
Mądrość wedyjska
Starożytne nauki o świadomości



Informacje wydawnicze
Tytuł oryginału:Mądrość wedyjska

Autor: Cichy Obserwator

Publikacja jest udostępniona bezpłatnie. Możesz ją kopiować i
rozpowszechniać, pod warunkiem zachowania informacji o auto-
rze/pseudonimie, nieużywania komercyjnego oraz bez tworzenia utwo-
rów zależnych. Treść licencji: https://creativecommons.org/licenses/by-
nc-nd/4.0/deed.pl

Sugerowana forma oznaczenia: „Wedyjska droga obecności” —
Wewnętrzny Wędrowiec, CC BY‑NC‑ND 4.0.

Okładka: ilustracja własna.

Wydanie: styczeń 2026

Kontakt: 51l3n7.0bs3rv3r@proton.me

Nota o cytatach i źródłach
Wksiążce pojawiają się odwołania do tekstów klasycznych (m.in. Upani-
szad, Bhagawadgity, Jogasutr) oraz do wypowiedzi współczesnych na-
uczycieli i autorów. Tam, gdzie cytuję brzmienie oryginalne (np. san-
skryt), jest ono oznaczone wprost. W pozostałych miejscach stosuję pa-
rafrazy (sens w moich słowach) i podaję odniesienie do źródła.

Ważna informacja (zdrowie i bezpieczeństwo)
Ta publikacja ma charakter edukacyjny i inspiracyjny. Nie stanowi
porady medycznej, psychologicznej ani terapeutycznej. Praktyki od-
dechowe, ruchowe i medytacyjne wykonuj z rozwagą, dostosowując
intensywność do swojego stanu zdrowia. W razie chorób przewlekłych,
dolegliwości kardiologicznych, zaburzeń oddechowych lub jakichkol-
wiek wątpliwości — skonsultuj się z lekarzem i/lub doświadczonym
nauczycielem.

mailto:51l3n7.0bs3rv3r@proton.me


Spis treści
1 Zanim zaczniemy — słowo osobiste . . . . . . . . . . . . . 4

I: Wprowadzenie 6
2 U źródeł mądrości . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7
3 Chłopiec, który pytał o śmierć — Nachiketa i Yama . . . . 13
4 Pięć kluczowych nauk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24
5 Podsumowanie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

II: Filozofia wedyjska 33
6 Pogłębienie filozoficzne — karma, dharma i guny . . . . . . 34
7 Maya — iluzja postrzegania świata . . . . . . . . . . . . . . 46
8 Czakry — mapa wewnętrznej energii . . . . . . . . . . . . 54
9 Podsumowanie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

III: Praktyki 64
10 Yama i niyama — etyka w praktyce (bez moralizowania) . . 65
11 Pranayama — praktyki oddechowe . . . . . . . . . . . . . . . 68
12 Joga ciała — asana jako narzędzie samopoznania . . . . . . 73
13 Moc mantry — wibracja dźwięku i medytacja przez słowo . 81
14 Medytacja w ruchu— uważność w codziennych czynnościach 88
15 Życie z mądrością wedyjską . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97
16 Podsumowanie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105

IV: Perspektywy 106
17 Mądrość uniwersalna — mosty między tradycjami . . . . . 107
18 Nauka i psychologia — współczesne badania starożytnej

mądrości . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116
19 Inspirujące opowieści — mądrość w narracjach . . . . . . . 126
20 Najczęstsze błędy i korekty . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142
21 Podsumowanie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150

Zakończenie 151
22 Zakończenie: Początek bez końca . . . . . . . . . . . . . . 152
23 Słownik pojęć (krótko i praktycznie) . . . . . . . . . . . . . 154



24 Indeks praktyk — szybki dostęp . . . . . . . . . . . . . . . . 165
25 Polecane lektury . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172
26 Bibliografia i dalsze źródła . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177



Rozdział 1

Zanim zaczniemy — słowo osobiste
Kiedy po raz pierwszy natrafiłem na Upaniszady, miałem wrażenie, że
czytam coś, co już gdzieś znałem. Nie chodziło o powtarzanie starych
truizmów, ale o rozpoznanie — jak gdy spotykasz kogoś po latach i na-
tychmiast przypominasz sobie jego obecność, choć zapomniałeś szcze-
gółów rozmowy.

Te teksty, napisane ponad 3000 lat temu, w czasach gdy nie było in-
ternetu, smartfonów ani żadnej z technologii, które dziś uważamy za
niezbędne, opisują doświadczenia uniwersalne. Mówią o tym, co każdy
z nas przeżywa — o lęku, który budzi nas o trzeciej w nocy, o tym
dziwnym poczuciu, że „to nie może być wszystko”, o momentach, gdy
wszystko nagle staje się jasne, a potem znowu znika.

Nie jestem ekspertem od sanskrytu, nie spędziłem lat w indyjskim ash-
ramie. Jestem kimś, kto — jak pewnie i ty — żyje w świecie e-maili, zo-
bowiązań, projektów, które się nie udają, relacji, które się komplikują.
Kimś, kto czasami czuje się przytłoczony, czasami zagubiony, czasami
po prostu zmęczony ciągłym próbowaniem „być kimś”.
I właśnie dlatego te nauki są tak cenne. Nie oferują ucieczki od życia.
Oferują sposób życia z większą przestrzenią, mniejszym lękiem, głęb-
szym spokojem. Nie poprzez zdobycie czegoś nowego, ale przez rozpo-
znanie tego, co już jest.

Ten przewodnik jest długi. Nie dlatego, że lubię gadać (choć może tro-
chę), ale dlatego, że tematy, które tu poruszamy, zasługują na prze-
strzeń. Współczesny świat lubi skróty, „5 szybkich wskazówek”, „3 mi-
nuty do oświecenia”. Ale niektóre rzeczy nie dają się spakować w tweeta.

Co więcej, chcę być szczery: nie będę udawał, że wszystko rozumiem.
Są fragmenty Upaniszad, które czytam i czuję się jak ktoś, kto próbuje
dosięgnąć czegoś, co jest tuż poza zasięgiem. I to jest w porządku. To
jest część podróży.

4



Będę pisał w pierwszej osobie, czasami pozwolę sobie na dygresje, na
dzielenie się własnymi doświadczeniami z praktyką. Nie po to, żeby się
popisywać, ale żeby pokazać: to nie są abstrakcje. To są żywe nauki,
które można stosować w prawdziwym życiu, z prawdziwymi rezulta-
tami.

Dla kogo jest ta książka (i dla kogo nie)
Ta książka jest dla ciebie, jeśli:

• chcesz zrozumieć mądrość wedyjską praktycznie (nie tylko „wie-
dzieć o niej”)

• szukasz narzędzi na stres, gonitwę myśli, relacje i codzienne de-
cyzje

• lubisz połączenie opowieści, filozofii i prostych ćwiczeń

Ta książka raczej nie jest dla ciebie, jeśli:

• chcesz szybkiej obietnicy „oświecenia w 7 dni” bez pracy i regu-
larności

• szukasz dogmatów albo „jedynie słusznej” metafizyki
• jesteś w ostrym kryzysie psychicznym i potrzebujesz natychmia-
stowego wsparcia — wtedy najpierw wybierz kontakt z profesjo-
nalistą, a książkę potraktuj jako dodatek, nie zamiennik

Jeśli odnajdujesz się w pierwszej liście — zaczynajmy spokojnie, krok po
kroku. A jeśli jesteś w ostrym kryzysie, nie idź w to sam(-a): ta książka
może być wsparciem, ale pierwszym ruchem powinna być realna po-
moc.

5



I: Wprowadzenie



Rozdział 2

U źródeł mądrości
Ten rozdział daje ci krótką orientację: czym jest tradycja wedyjska, od
których Upaniszad warto zacząć oraz jak czytać tę książkę tak, by prze-
kładała się na codzienne decyzje. Na końcu dotykamy też punktu styku
z nauką — bez sensacji, ale z trzeźwym podejściem.

Czym jest tradycja wedyjska?
Okres wedyjski (ok. 1500–500 p.n.e.) to epoka, która ukształtowała nie
tylko hinduizm, ale wpłynęła na cały sposób myślenia o świadomości,
naturze rzeczywistości i źródle ludzkiego cierpienia. To nie martwa filo-
zofia zamknięta w księgach — to żywa mapa ludzkiego doświadczenia,
która po ponad 3000 latach pozostaje zadziwiająco świeża i praktyczna.

Nazwa pochodzi odWed— najstarszych świętych tekstów napisanych w
wedyjskim sanskrycie. Wedy składają się z czterech głównych zbiorów:

• Rygweda — najstarsza, zbiór hymnów do bogów
• Samaweda — melodie i śpiewy rytualne
• Jadźurweda — formuły ofiar i ceremonii
• Atharwaweda — zaklęcia, czary, filozofia

Szczególnie wpływowe okazały się Upaniszady (zwykle datowane
szeroko: ok. 800–200 p.n.e.) — teksty filozoficzne. Sam termin „upani-
szada” bywa tłumaczony jako „siedzenie blisko” i odnosi się do intymnej
sytuacji nauczania, w której uczeń siedzi u stóp mistrza.

Upaniszady — dobry start (bez encyklopedii)
Jeśli czytasz Upaniszady po raz pierwszy, nie potrzebujesz listy „wszyst-
kiego”. Potrzebujesz kilku punktów zaczepienia — tekstów, które są czy-
telne i ważne dla dalszej treści tej książki.

Proponuję 5 na dobry początek:

7



• Katha Upaniszada — historia Nachikety i Yamy; wybór mię-
dzy preya i shreya; mocna oś etyczna.

• Iśa Upaniszada — jedność w świecie działania; jak żyć w świe-
cie bez przywiązania.

• Kena Upaniszada — „co jest źródłem umysłu?”; precyzyjne py-
tanie o to, co stoi za poznaniem.

• Mandukya Upaniszada — stany świadomości i OM; świetna
jako mapa medytacji.

• Chandogya Upaniszada — „Tat tvam asi”; analogie, które
wracają w dalszych rozdziałach.

W podobnym duchu Amritabindu Upaniszada streszcza rolę umysłu w
jednym zdaniu:

Umysłmożewiązać albowyzwalać: gdy lgnie do obiektów— znie-
wala; gdy odpuszcza — prowadzi do wolności. — (parafraza, Am-
ritabindu Upaniszada 2)

Pełną listę 13 tzw. głównych Upaniszad (mukhya) umieszczam w biblio-
grafii jako załącznik, żeby nie przeciążać wstępu: Załącznik w bibliogra-
fii.

Jak czytać tę książkę (żeby działała)
Gdybyś potraktował ten przewodnik jak kolejny zbiór ciekawostek,
prawdopodobnie skończysz z głową pełną idei i życiem niezmienionym
ani o milimetr. Wedyjska mądrość jest inna: ma przełożyć się na doświad-
czenie. Nie musisz znać wszystkich terminów. Wystarczy, że będziesz
uczciwie obserwować siebie.

Poniżej trzy pułapki, które widzę najczęściej (i w które sam wpadałem):

1) Literalizm: „czy to się wydarzyło naprawdę?”
Wiele historii i obrazów działa jak sen lub przypowieść. Pytanie „czy
to było dosłownie?” czasem jest mniej ważne niż „co to robi ze mną,

8



gdy to czytam?”. Jeśli mit porusza serce i wyostrza wgląd, spełnia swoją
funkcję.

2) Zbieractwo cytatów: „zapiszę, a potem…”
Umysł uwielbia kolekcjonować zdania. To daje poczucie postępu. Ale
prawdziwy postęp jest wtedy, gdy w stresie pamiętasz, że możesz zro-
bić pauzę. Gdy w konflikcie potrafisz zobaczyć własną historię, zanim
wypowiesz słowa, których potem żałujesz.

3) Duchowa ucieczka: „jestem ponad tym”
Najbardziej podstępna pułapka. Gdy pojawia się ból, ktoś cię rani, a ty
mówisz: „to tylko ego”. Czasem tak. A czasem to po prostu sposób, by
nie poczuć żalu, złości, wstydu — i nie postawić granicy. Mądrość nie
ma cię odciąć od życia. Ma cię w nim zakorzenić.

Zasada praktyczna: Po każdym rozdziale wybierz jedną rzecz
do zastosowania przez 24 godziny. Jedną. Nie pięć. Nie dziesięć.
Jedną.

Mini‑praktyka 0: Intencja czytelnika (3 min)

Zanim pójdziesz dalej, odpowiedz krótko (w punktach, bez lania wody):

1. Po co czytam tę książkę teraz? (jedno zdanie)
2. Skąd poznam za 14 dni, że to działa? (jedenmiernik: np. „częściej

robię pauzę przed reakcją”)
3. Jaki jest mój jeden mikro‑nawyk na 7 dni? (np. 10 oddechów po

przebudzeniu / jedno zdanie w dzienniku / 3 rundy Nadi Sho-
dhany)

Mini‑praktyka 1: Trzy pytania po lekturze (2 min)

1. Cow tym rozdziale najbardziej mnie poruszyło (albo zirytowało)?
2. Gdzie w moim życiu to się dzieje dzisiaj (konkretna sytuacja, nie

teoria)?

9



3. Jaki jest mój najmniejszy następny krok? (np. jedna rozmowa,
jedna pauza, 10 oddechów).

Mini‑praktyka 2: Tydzień z jednym zdaniem

Wybierz jedno zdanie, które wraca w tej książce jak refren (np. „nie je-
stem swoimimyślami” albo „Wszystko jest przeniknięte Jednym”). Przez
tydzień:

• rano: przeczytaj je raz, powoli
• w ciągu dnia: przypomnij sobie w jednym trudnym momencie
• wieczorem: zapisz jedno zdanie: „kiedy dziś o tym pamiętałem /
nie pamiętałem?”

To ma brzmieć prosto. Bo jest proste. To umysł komplikuje rzeczy, żeby
nie musieć ich praktykować.

Wpływ globalny — gdy Zachód poznał Wschód

Mądrość wedyjska fascynowała myślicieli na całym świecie. Gdy w
XVIII i XIX wieku pierwsze tłumaczenia Upaniszad dotarły do
Europy, zrobiły wrażenie jak wybuch bomby.

Arthur Schopenhauer, niemiecki filozof, odkrył Upaniszady ok. 1814
roku (czytając łaciński przekład „Oupnek’hat”) i pisał:

Nie znam nauki równie wzniosłej i pożytecznej jak studium Upa-
niszad — były pociechą mojego życia i będą pociechą mojej
śmierci. — (parafraza, Arthur Schopenhauer)

RalphWaldo Emerson, Henry David Thoreau, Aldous Huxley—wszy-
scy czerpali z tej mądrości. Dlaczego te starożytne teksty tak poruszały
nowoczesne umysły? Ponieważ mówiły o czymś uniwersalnym — o na-
turze świadomości, która jest taka sama dziś jak 3000 lat temu.

10



Gdy nauka spotyka starożytną mądrość
Na przecięciu tradycji kontemplacyjnych i współczesnej psychologii
oraz neuronauki powstało wiele badań nad medytacją. Warto jednak
trzymać dwie rzeczy jednocześnie: (1) praktyki mogą realnie pomagać;
(2) wyniki bywają niejednoznaczne, a korelacje nie są „dowodem”
metafizyki.

Fizyczne zmiany w mózgu

W części badań osoby praktykujące medytację mają inne parametry
struktury lub funkcjonowania mózgu niż osoby niepraktykujące; w eks-
perymentach interwencyjnych obserwuje się też zmiany po treningach
uważności. Najczęściej dotyczą one obszarów związanych z uwagą,
świadomością siebie i regulacją emocji oraz reaktywności na stres.

W literaturze pojawiają się również hipotezy o wpływie praktyk na wy-
brane markery biologiczne (np. związane ze stresem czy starzeniem
komórkowym), ale wyniki są mieszane i łatwo je nadinterpretować. W
praktyce najpewniejszym „kanałem wpływu” jest zwykle redukcja prze-
wlekłego stresu oraz lepsza regulacja uwagi i emocji.

Default Mode Network i poczucie „ja”
Jednym z częściej opisywanych wątków jest Default Mode Network
(DMN) — sieć mózgowa aktywna m.in. podczas błądzenia myślami i
narracji o sobie („ja, moje, mnie”). Podczas medytacji jej aktywność
zwykle spada, a u doświadczonych praktykujących bywa inna także
poza sesją.

To można zestawić z wedyjską obserwacją, że cierpienie podtrzymuje
nieustanna narracja ego — choć oczywiście język neuronauki i język
Upaniszad opisują różne poziomy doświadczenia.

Czyste zdarzenia świadomości

Niektóre badania (także neurofenomenologiczne) opisują epizody głę-
bokiego wyciszenia treści umysłu — czasem określane jako „pure con-

11



sciousness events”. Nawet jeśli EEG, oddech czy tętno mają wtedy roz-
poznawalne wzorce, nauka nadal mierzy korelaty doświadczenia — nie
„samą świadomość”.
Można powiedzieć: tradycje duchowe dostarczają map doświadczenia,
a nauka— narzędzi do opisu pewnych powtarzalnychwzorców. To dwie
różne perspektywy, które czasem się spotykają.

Granica nauki

Nauka pomaga odpowiedzieć na pytania „co zwykle się dzieje” i „dla
kogo to działa”. Nie rozstrzyga jednak wprost pytań metafizycznych.
Dlatego w tej książce traktujemy badania jako wsparcie, a nie jako osta-
teczny argument.

12



Rozdział 3

Chłopiec, który pytał o śmierć —
Nachiketa i Yama
To jedna z tych historii, które działają jak lustro: pokazują nasze kom-
promisy, nasze pragnienia i nasz lęk przed końcem. Czytaj ją jak przy-
powieść o wyborze — nie tylko „między życiem a śmiercią”, ale między
tym, co łatwe, a tym, co prawdziwe.

Historia Nachikety i Yamy
KathaUpaniszada otwiera się historią, któramogłaby brzmieć jak baśń,
gdyby nie jej głęboko filozoficzny ciężar. To opowieść o chłopcu imie-
niem Nachiketa — być może pięcioletnim, być może nieco starszym —
który zadał pytanie tak fundamentalne, że nawet bogowie wahali się na
nie odpowiedzieć.

Początek — ofiara, która nie była ofiarą

Ojciec Nachikety, mędrzec Vajasravas, postanowił przeprowadzić
wielki obrzęd ofiarny — yajna — podczas którego, zgodnie z tradycją,
miał oddać wszystko, co posiada. Był to jego sposób na zdobycie zasług
duchowych i zapewnienie sobie miejsca w niebie.

Ale Nachiketa zauważył coś niepokojącego. Jego ojciec dawał w ofierze
stare, chore krowy — te, które już nie dawały mleka i ledwo stały na
nogach. Formalnie spełniał wymogi rytuału, ale czy naprawdę dawał
coś wartościowego?

Wyobraź sobie tego małego chłopca obserwującego cały ten spektakl.
Widzi rytualistów w skupieniu, gości, którzy przybyli na uroczystość,
słyszy śpiewy i czuje ciężki dym ofiarny. Widzi, jak starsze zwierzęta
są prowadzone powoli, jakby każdy krok był wysiłkiem. Widzi też coś
jeszcze: jak łatwo dorośli potrafią nie patrzeć na to, co niewygodne, gdy
wokół panuje podniosła atmosfera.

13



I nagle rozumie coś, czego dorośli wokół niego nie chcą dostrzec: że oj-
ciec gra w grę. Udaje poświęcenie, ale tak naprawdę trzyma się tego, co
wartościowe. Z zewnątrz wygląda to jak wyrzeczenie. Od środka czuć
w tym transakcję.

Nachiketa podchodzi do ojca i pyta z dziecięcą prostotą: „Ojcze, skoro
oddajesz wszystko, to komu mnie oddasz? Przecież ja też do ciebie na-
leżę.”

Słowa wypowiedziane w gniewie

Najpierw ojciec go zignorował. Potem ponownie. Ale Nachiketa był
wytrwały — zapytał po raz trzeci. I wtedy ojciec, zirytowany i zawsty-
dzony przed gośćmi, w ataku złości wykrzyknął: „Daję cię Yamie, bogu
śmierci!”

Słowa wypowiedziane w złości. Słowa, których natychmiast po-
żałował. Ale dla Nachikety miały moc — nie z naiwności, lecz z
uczciwości. Jeśli ojciec powiedział, że oddaje go śmierci, należało
potraktować to poważnie.

Możesz sobie wyobrazić tę chwilę po krzyku. Tę ciszę, która zapada,
gdy wstyd nagle przestaje być prywatny, a staje się widoczny dla wszyst-
kich. Ktoś odwraca wzrok. Ktoś udaje, że nie słyszał. Ojciec wraca do
rytuału, jakby chciał przykryć słowa dymem i mantrą.

Ale słowo już padło.

Nachiketa przygotował się i wyruszył do Yamaloki — królestwa śmierci.
Upaniszady niemówią, czy szedł tam fizycznie, czy duchowo. To niema
znaczenia. Ważne jest to, że podjął tę podróż bez wahania, bez lęku, z
całkowitą determinacją.

Trzy dni oczekiwania

Gdy Nachiketa dotarł do królestwa śmierci, okazało się, że Yamy nie
było. Śmierć też ma swoje obowiązki — musi odwiedzać tych, których

14



czas nadszedł. Strażnicy odesłali go, każąc mu wrócić po pewnym cza-
sie.

Ale Nachiketa usiadł przy progu i czekał. Trzy dni. Trzy noce. Bez je-
dzenia. Bez picia. Po prostu czekał.

To nie była bierność. To była determinacja takiej intensywności, że na-
wet śmierć musiała ją uszanować. Nachiketa nie walczył ze strażnikami.
Nie prosił o wyjątek. Po prostu nie odszedł.

Jest w tym coś bardzo ludzkiego: gdy naprawdę chcesz odpowiedzi,
przestajesz szukać wygody. Przestajesz się targować. Przestajesz mówić:
„jutro zacznę”. Jeden ze współczesnych nauczycieli duchowych żartuje,
że to chłopiec tak zdeterminowany, iż nie dałby się skusić nawet czeko-
ladką.

Gdy Yama wrócił po trzech dniach i zobaczył tego wyczerpanego, ale
niezłomnego chłopca, wiedział, że ma przed sobą niezwykłego gościa.
Słowa, które wypowiedział, brzmią jak przeprosiny i jak uznanie:

Skoro trzy noce czekałeś w moim domu bez gościny — wybierz
trzy dary na zadośćuczynienie. — (parafraza, Katha Upaniszada
1.1.9)

Pierwszy dar: Powrót do relacji

Nachiketa mógł prosić o cokolwiek. Bogactwo, władzę, nieśmiertelność.
Zamiast tego pierwszy dar był prosty i głęboko ludzki:

„Niech mój ojciec przyjmie mnie z miłością i bez gniewu, gdy
wrócę do domu.” — (parafraza, Katha Upaniszada 1.1.10)

To piękne. Nachiketa nie trzymał urazy. Nie chciał pokorzyć ojca czy
udowodnić, że miał rację. Chciał po prostu naprawić relację. Rozumiał,
że jego ojciec wypowiedział te słowa w gniewie, będąc zawstydzonym.
I chciał, by obaj mogli iść dalej.

15



Yama od razu przystał na to. „Kiedy cię uwolnię i wrócisz, twój oj-
ciec przywita cię z miłością i czułością jak wcześniej. Będzie wolny od
gniewu wobec ciebie i będzie spał spokojnie.”

Drugi dar: Wiedza praktyczna

Jako drugi dar Nachiketa poprosił o wiedzę praktyczną — jak przepro-
wadzić rytuał ognia (Agni), który, zgodnie z tradycją, prowadzi do nieba.
To mogłoby wydawać się dziwne: po co pytać o rytuały? Ale Nachiketa
był mądry. Wiedział, że ludzie potrzebują konkretu — czegoś, co mogą
praktykować.

Yama nauczył go szczegółowo— ile cegieł użyć, jak je ułożyć, jakie man-
try odmawiać. I był tak zadowolony z chęci Nachikety do nauki, że na-
zwał ten rytuał jego imieniem: „Nachiketa Agni” — ogień Nachikety.

Ale to był tylko przedsmak. To była rozgrzewka. Prawdziwe pytanie
dopiero miało nadejść.

Trzeci dar: Tajemnica śmierci

Jako trzeci dar Nachiketa zadał pytanie, które ludzie zadają od zawsze:

येयं प्रेते ̌व̏च̌कȗा मनु˥ेऽˮीȓेके नायमˮी̍त चैके। एत̋द्वद्यामनु̒श˖˲याऽहं वराणामेष
वरˮृतीयः॥
Yeyam prete vichikitsa manushye astityeke nayamastiti chaike —
pytam o to, co jest po śmierci: jedni mówią „jest”, inni „nie”. Pro-
szę, naucz mnie prawdy — to moje trzecie życzenie. — (Katha
Upaniszada 1.1.20; sens w parafrazie)

Ćwiczenie: Trzy dary Nachikety (10 min)

W tej historii trzy dary nie są „nagrodą”. Są mapą dojrzałości: najpierw
relacja, potem konkret praktyki, na końcu prawda, której nie da się ku-
pić.

Zrób to ćwiczenie na kartce:

16



1. Relacja: z kim potrzebuję wrócić do kontaktu (albo co naprawić)
— nawet małym gestem?

2. Praktyka: jaka jedna umiejętność/praktyka da mi stabilność
(oddech, ruch, cisza, rozmowa, sen)?

3. Pytanie: jakiego pytania o moje życie nie chcę już zagłuszać roz-
proszeniem?

Na koniec wybierz jeden krok na 24 godziny (np. jedna wiadomość, 10
minut praktyki, jedna szczera rozmowa).

Yama zamarł. To było pytanie, którego — jak mówi tekst — nawet bo-
gowie nie byli pewni. Spróbował odwieść Nachiketę:

„Nachiketo, nie pytaj mnie o to. Nawet bogom trudno to zrozumieć.
Wybierz inne błogosławieństwo. Zwolnij mnie z tej obietnicy.”
I wtedy rozpoczęła się prawdziwa próba. Yama zaczął kusić Nachiketę
wszystkim, co świat może zaoferować:

Nie mówił tego sucho, jak urzędnik. Mówił jak ktoś, kto zna ludzkie
serce od środka. Jak ktoś, kto widział tysiące ludzi w ostatniej godzinie
ich życia — i wie, za czym gonili.

„Poproś o synów i wnuków, którzy będą żyli sto lat.

Poproś o stada bydła, słonie i konie, złoto i rozległą ziemię.

Poproś o długie życie.

Jeśli potrafisz wymyślić coś bardziej pożądanego — poproś o to. Dam
ci to.

Zostań królem. Dam ci królestwo i radość z przyjemności, jakiej nie
znają śmiertelni.

Poproś o piękne kobiety, rzadko widywane na ziemi, o rydwany, o mu-
zykę, o śpiew— i o wszystko, co sprawia, że człowiek zapomina o swoim
lęku.”
I dopiero na końcu, jakby od niechcenia, dodał:

„Ale nie pytaj mnie o tajemnicę śmierci.”

17



To moment kluczowy. Yama nie kusił Nachikety małymi rzeczami.
Oferował mu wszystko, czego większość ludzi pragnie przez całe życie.
Bogactwo, władzę, przyjemność, długie życie, piękno, sztukę, muzykę.
Wszystko.

Odpowiedź, która zmieniła wszystko

Nachiketa nie zawahał się ani na moment. Jego odpowiedź to jedno z
najpiękniejszych miejsc w całej literaturze duchowej:

Te przyjemności są krótkie i wyczerpują siły życiowe. Bogactwo
nie nasyci człowieka, a długie życie nie zatrzyma starości i śmierci.
Nie proszę więc o konie, tańce ani władzę — proszę o odpowiedź:
czy człowiek istnieje po śmierci?— (parafraza, KathaUpaniszada
1.1.26)

Przeczytaj to jeszcze raz, powoli. Małe dziecko odrzuca wszystko, o co
dorośli zabiegają przez całe życie. Nie dlatego, że był ascetą czy nie-
nawidził przyjemności. Ale dlatego, że widział jasno: wszystko to jest
przemijające. Wszystko to kończy się. I gdy już skończysz zbierać bo-
gactwo, doświadczać przyjemności, budować imperium — co wtedy?

Nachiketa zrozumiał coś fundamentalnego: że próbowanie zaspokoić
głęboki głód powierzchownymi rzeczami to jak próba ugaszenia pra-
gnienia słoną wodą. Im więcej pijesz, tym bardziej jesteś spragniony.

Nauki Yamy: preya i shreya

Yama był pod wrażeniem. To był uczeń, na jakiego czekał. Rozpoczął
nauczanie od fundamentalnego rozróżnienia:

Dobro (shreya) i przyjemne (preya) prowadzą w różne strony. Mą-
dry umie je rozróżnić i wybiera dobro, nawet jeśli jest trudniej-
sze; nierozważny ulega temu, co daje łatwą przyjemność. — (pa-
rafraza, Katha Upaniszada 1.2.1–2)

18



To nie jest moralizowanie. To jest obserwacja. preya — to, co przyjemne
— daje natychmiastową przyjemność, ale prowadzi do dalszego związa-
nia i cierpienia. shreya — to, co dobre — może być trudne na początku,
ale prowadzi do trwałej wolności.

Przykład? preya to jedzenie trzeciego kawałka tortu, mimo że już je-
steś pełny. shreya to odłożenie widelca i poczucie lekkości później. preya
to prokrastynacja przy Netflixie, shreya to ciężka praca nad projektem,
który ma znaczenie. preya to unikanie trudnej rozmowy, shreya to podję-
cie jej mimo dyskomfortu.

Nachiketa wybrał shreya. I przez to stał się gotowy usłyszeć najgłębsze
nauki.

Nauka o nieśmiertelnym Ja

Yama zaczął od najbardziej bezpośredniego stwierdzenia:

Atman nie rodzi się i nie umiera; nie powstaje i nie znika. Jest nie-
zrodzony i stały — nie ginie, gdy ginie ciało. — (parafraza, Katha
Upaniszada 1.2.18)

I dalej, w sanskrycie:

नायमाȑा प्रवचनेन लʋो न मेधया न बहुना श्रुतेन। यमेवैष वृणुते तेन लʋˮ˽ैष आȑा ̌ववृणुते तनूं
˿ाम्॥
Nayamatma pravachanena labhyo na medhaya na bahuna shru-
tena — Atmana nie poznaje się samymi wykładami, intelektem ani
gromadzeniem zasłyszanych nauk; odsłania się temu, kto jest go-
tów. — (Katha Upaniszada 1.2.23; sens w parafrazie)

To rdzeń całej nauki. Twoje prawdziwe „ja” — nie osobowość, nie ego,
nie ta konstrukcja myśli i wspomnień, którą uważasz za siebie — ale
czysta świadomość, która to wszystko obserwuje — jest nieśmiertelna.
Nie dlatego, że będzie żyć wiecznie w czasie, ale dlatego, że jest poza
czasem.

19



Analogia rydwanu

Yama używa słynnej analogii rydwanu:

Ciało to rydwan (ratham), intelekt (buddhi) to woźnica, umysł (manas) to
lejce, zmysły (indriyani) to konie, a przedmioty zmysłów (vishaya) to droga,
po której konie biegną. Atman — prawdziwe Ty — to pasażer (rathin)
siedzący w rydwanie, obserwujący całą podróż, nie będąc żadną z tych
rzeczy.

Nie jesteś rydwanem (ciałem). Nie jesteś końmi (zmysłami). Nie jesteś
nawet woźnicą (intelektem). Jesteś tym, który obserwuje to wszystko. I
gdy woźnica jest uważny, a konie posłuszne — podróż jest spokojna. Ale
gdy woźnica śpi, a konie biegną, gdzie chcą — to katastrofa.

Metafora dwóch ptaków

WMundaka Upaniszadzie znajdujemy piękne uzupełnienie:

Dwa ptaki siedzą na tym samym drzewie: jeden smakuje owoce
doświadczeń, drugi tylko patrzy — cichy i wolny. — (parafraza,
Mundaka Upaniszada 3.1.1)

Jeden ptak symbolizuje indywidualną duszę (jiva) uwikłaną w doświad-
czenia — smakuje owoce życia (przyjemności i cierpienia), cieszy się i
cierpi. Drugi ptak to wyższe Ja (Atman), czysta świadomość, która jedy-
nie obserwuje z dystansu — spokojna, niewzruszona, wolna.

Ta przypowieść uczy, że w każdym z nas są obecne oba aspekty. Więk-
szość czasu identyfikujemy się z pierwszym ptakiem— jemy owoce, sma-
kujemy życie, cierpimy, gdy owoc jest gorzki, radujemy się, gdy jest
słodki. Ale zawsze jest obecny drugi ptak — cichy świadek, który ani
nie cierpi, ani się nie raduje — po prostu jest, w pełni świadomy i wolny.
Duchowa praktyka polega na rozpoznaniu siebie jako tego drugiego
ptaka.

20



Analogia mniejszego niż mały, większego niż wielkie

Jedna z najpiękniejszych analogii w Katha Upaniszadzie:

Atman jest subtelny jak płomień i mieszka w sercu. Ten sam „wczo-
raj i dziś” — poza zmianą i czasem. — (parafraza, Katha Upani-
szada 2.1.12)

Rozmiar kciuka — to znaczy mniejszy niż najmniejszy. A jednocześnie
większy niż cały wszechświat. To paradoks, którego nie da się rozwiązać
intelektualnie. Można go tylko doświadczyć.

Twoja prawdziwa natura jest tak subtelna, że nie można jej uchwycić
myślą. A jednocześnie jest tak wszechogarniająca, że zawiera w sobie
wszystko. Jest jednocześnie najbardziej intymna (bliższa niż twój od-
dech) i najbardziej kosmiczna (większa niż wszechświat).

Ostrze brzytwy

Pod koniec nauk Yama ostrzega słowami, które stały się słynne:

उ̎Ȇ˚त जाग्रत प्राɤ वरा̔Ɉबोधत। ́ुर˽ धारा ̋न̒शता ̴ुरȓया ̴ुग͌ पथˮǾवयो वद̕Ⱥ॥
Uttiṣṭhata jāgrata prāpya varān nibodhata. Kṣhurasya dhārā ni-
śitā duratyayā durgaṁ pathas tat kavayo vadanti — „Powstań,
przebudź się” i ucz się u tych, którzy wiedzą. Mędrcy mówią, że
droga bywa ostra jak brzytwa i wymaga uważności. — (Katha
Upaniszada 1.3.14; sens w parafrazie)

To są słynne słowa, które Swami Vivekananda uczynił mottem swojego
życia. Nie ma łatwej drogi. Nie ma szybkiego rozwiązania. Ostrze brzy-
twy — jeden mały krok w bok i jesteś zraniony.

21



Ale też: nie ma czasu do stracenia. „Powstań, przebudź się” —
to nie jest zaproszenie do wygodnego rozważania filozoficznych
koncepcji. To jest wezwanie do działania, do praktyki, do żywego
doświadczenia.

Nachiketa przyjął te nauki, praktykował je i — jak mówi Upaniszada —
„osiągnął Brahmana dzięki tej wiedzy i uwolnił się od wszelkich nieczy-
stości. Tak jest z każdym, kto poznaje Atmana.”

Co ta historia znaczy dla nas
Historia Nachikety nie jest bajką dla dzieci. Jest lustrem dla dorosłych.

Nachiketa reprezentuje część w każdym z nas, która wie, że coś jest nie
tak. Że cały ten zgiełk życia — praca, pieniądze, uznanie, przyjemności
— choć ważny, nie jest ostatecznym celem. Że gdzieś głęboko wiemy, że
istnieje coś więcej, coś trwalszego.

Jego ojciec reprezentuje część w nas, która chce być duchowa, ale nie
do końca. Która chce zasług, ale nie chce prawdziwego poświęcenia.
Która oddaje stare krowy, a trzyma młode. Która medytuje, ale tylko
gdy jest wygodnie.

Yama reprezentuje prawdę — czasem trudną, czasem niewygodną, ale
ostatecznie wyzwalającą. Próbuje nas odwieść od pytania, bo wie, że
odpowiedź zmieni wszystko. Kusi nas wszystkim, co świat ma do zaofe-
rowania, sprawdzając, czy naprawdę chcemy wiedzieć.

I tutaj jest kluczowe: Nachiketa nie odrzucił świata z nienawiści czy po-
gardy. Odrzucił go z jasnego widzenia. Zobaczył, że to wszystko jest
piękne, ale przemijające. I że jeśli naprawdę chce znaleźć to, co nie-
przemijalne, musi spojrzeć gdzie indziej.

Każdy z nas stoi w którymś momencie życia przed tym samym wybo-
rem. preya czy shreya? Przyjemne czy dobre? Łatwe czy prawdziwe? I
gdy wybieramy prawdę — nawet jeśli jest trudna — drzwi się otwierają.

22



Mała praktyka: jedno pytanie, jedna decyzja

Wybierz dziś jedną sytuację, w której stoisz na rozdrożu: preya czy shreya.
Może to być drobiazg — scrollowanie telefonu zamiast snu, kolejny za-
kup zamiast spokoju, unikanie rozmowy zamiast szczerości.

Zadaj sobie trzy pytania:

• Co w tej sytuacji daje natychmiastową ulgę, ale zostawia mnie
bardziej pustym jutro?

• Co jest trudniejsze teraz, ale przyniesie mi więcej wolności za ty-
dzień?

• Jaką jedną, najmniejszą decyzję mogę podjąć dziś, by wybrać
shreya?

Niemusisz „wygrać”wszystkiego.Wystarczy jeden świadomywybór. To
nim zaczyna się ścieżka.

23



Rozdział 4

Pięć kluczowych nauk
Teraz, mając w pamięci historię Nachikety, przejdźmy do szczegóło-
wego omówienia pięciu fundamentalnych nauk wedyjskich. Każdą zba-
damy dogłębnie — z analogiami, cytatami, praktykami i refleksjami.

Nauka 1: Świadomość jako świadek — nie jesteś swoimi
myślami

Czym jest ta nauka?

Centralna prawda Upaniszad brzmi: twoje prawdziwe „ja” (Atman) nie
jest twoimi myślami, emocjami, wspomnieniami ani ciałem — jest czy-
stą świadomością, bezstronnym obserwatorem wszystkiego.

Na co dzień większość ludzi całkowicie utożsamia się z treścią umysłu.
Gdy pojawia się myśl — np. „Nie dam rady” — nie dostrzegamy jej jako
myśli. W jednej chwili stajemy się tą myślą.

Wedyjska tradycja proponuje radykalną zmianę: rozpoznaj siebie jako
świadomość, która doświadcza, a nie jako zawartość doświadczenia.

Ta świadomość nazywana jest „sakshi” — świadek. Jest zawsze obecna,
spokojna, niezaburzona.

Metafora: Ekran kinowy

Wyobraź sobie ekran kinowy. Pojawiają się różne obrazy — piękne kra-
jobrazy, sceny grozy. Ekran przyjmuje wszystko, ale sam nie zostaje
zmieniony. Gdy horror się kończy, ekran nie nosi blizn.

Twoim prawdziwym „ja” jest ten ekran, nie obrazy. Nasza świadomość
to neutralne tło, które „przyjmuje” wszystkie doświadczenia, ale samo
nie doznaje cierpienia.

24



Metafora: Niebo i chmury

Nasza świadomość to bezkresne niebo, zawsze spokojne, podczas gdy
myśli i emocje to chmury przepływające przez to niebo. Chmury mogą
być burzowe, ale niebo pozostaje niewzruszone.

Praktyka 1: Obserwacja świadka (5–10 minut dziennie)

1. Usiądź wygodnie i zamknij oczy. Kręgosłup prosty, ciało rozluź-
nione. Weź kilka spokojnych oddechów.

2. Zauważ myśli. Przez pierwszą minutę obserwuj, że myśli się po-
jawiają. Nie próbuj ich zatrzymać. Rejestruj: „pojawiła się myśl
o pracy…”

3. Poczuj obserwatora. Zadaj sobie: „Kto obserwuje te myśli?” Skie-
ruj uwagę ku poczuciu samej obecności.

4. Wracaj do świadomości. Za każdym razem, gdy myśl cię wcią-
gnie, łagodnie wróć: „Kto to zauważył?”

5. Nie dąż do specjalnych stanów. Celem jest rozróżnienie między
treścią a świadomością.

W życiu codziennym

Każda emocja to okazja do ćwiczenia. Czujesz złość w rozmowie? Za-
miast wybuchnąć, zatrzymaj się: „Och, pojawia się złość.” Taka drobna
zmiana tworzy przestrzeń i dystans.

Zastosowanie w relacjach

W trudnej rozmowie z partnerem, gdy emocje narastają, zauważ: „Po-
jawia się defensywność.” Natychmiast powstaje przestrzeń. Nie musisz
działać z defensywności — możesz wybrać mądrą odpowiedź.

Zastosowanie w pracy

Projekt się sypie. Czujesz stres. Zamiast walczyć, zauważ: „Świadomość
obserwująca ten stres jest całkowicie niewzruszona.” Pojawia się prze-
strzeń. Możesz działać z niej, nie z paniki.

25



Nauka 2: Natura umysłu i mechanizm cierpienia

Czym jest ta nauka?

Umysł (manas) z natury jest w ciągłym ruchu — skacze między prze-
szłością a przyszłością, ocenia, porównuje. Ta aktywność to „vritti” —
zawirowania świadomości.

Jogasutry Patańdżalego

योग̞ˊȆवृ̎Ȇ̋नरोधः (Yogaś citta-vṛtti-nirodhaḥ) — Joga to zatrzymanie
poruszeń umysłu. — Jogasutry 1.2

„Zatrzymanie” nie znaczy wyeliminowanie myśli, ale przestanie się z
nimi identyfikować.

Metafora: Małpa umysłu

Umysł to małpa skacząca z gałęzi na gałęź. Nigdy nie chce usiedzieć.
Problem: biegając za małpą, tracimy grunt. Rozwiązanie: obserwuj
małpę z dystansu.

Metafora: Wąż i lina

W półmroku dostrzegasz zwój. Umysł krzyczy: „Wąż!” Lęk!… A to lina.
Umysł stworzył fikcję zagrożenia, w którą uwierzył organizm.

Praktyka 2: Rozpoznawanie wzorców (2–3 min, 3× dziennie)

1. Ustaw 3 przypomnienia dziennie: „O czym teraz myślisz?”
2. Gdy dzwoni, zatrzymaj się. Co krążyło po głowie?
3. Zaklasyfikuj: Przeszłość? Przyszłość? Teraźniejszość? Ocena?
4. Po tygodniu zauważ dominujący wzorzec.

Sam wgląd w wzorce tworzy przestrzeń do innego wyboru.

26



Zastosowanie: Produktywna prokrastynacja

Oto przykład z życia codziennego. Zauważasz, że zamiast pracować
nad ważnym projektem, reorganizujesz biurko po raz trzeci. Albo
sprawdzasz maile, choć przed chwilą to robiłeś. Albo nagle postana-
wiasz, że teraz jest idealny moment na porządki w szufladzie.

Rozpoznajesz wzorzec: umysł ucieka w „pilne ale nieważne”, by unik-
nąć trudnego. To klasyczna strategia małpy umysłu — skakać na naj-
bliższą gałąź, byle nie siedzieć z dyskomfortem.

Sam ten wgląd — „och, znowu to robię” — tworzy przestrzeń. Nie mu-
sisz się zmuszać do pracy. Po prostu widzisz, co robi umysł. I z tej jasno-
ści możesz wybrać inaczej. Albo nie — ale przynajmniej wiesz, co się
dzieje.

Nauka 3: Neti, neti — poznanie przez negację

Czym jest ta nauka?

„Neti, neti” (nie to, nie to) — metoda samopoznania przez eliminację.
Zamiast definiować kim jesteś, odkrywasz przez odjęcie wszystkiego,
czym nie jesteś.

Metafora: Cebula

Zdejmujesz warstwę powarstwie: „jestem programistą”, „jestem ojcem”,
„jestem ciałem”, „jestem myślami”. Każdej mówisz: „neti” — nie to. Co
pozostaje? Czysta świadomość.

Praktyka 3a: Dochodzenie neti neti (10–15 min)

1. Weź kartkę i długopis.
2. Pytanie: „Kim jestem?” Zapisz odpowiedź.
3. Zapytaj: „Czy jestem tym?” Sprawdź: Czy to się zmienia? Czy to

obserwuję?
4. Zapisz: „Neti” — nie to.
5. Powtórz dla kolejnych warstw.

27



Praktyka 3b: Self-inquiry Ramany Maharshi

Ramana Maharshi (1879–1950), współczesny mędrzec z południo-
wych Indii, rozwinął metodę samopoznania zwaną „atma vichara”
(self-inquiry), która bezpośrednio wyrasta z wedyjskiej tradycji „neti,
neti”. Jego nauczanie jest niezwykle praktyczne i bezpośrednie.
Ramana uczył, że wszystkie myśli, percepcje i doświadczenia wyrastają
z jednej pierwotnej myśli — „ja”. Ta myśl „ja” jest jak nić przewlekająca
się przez wszystkie inne doświadczenia. Self-inquiry polega na badaniu
źródła tej myśli.

Metoda:

1. Gdy pojawi się jakakolwiek myśl lub emocja, pytaj: „Do kogo ta
myśl powstaje?” Odpowiedź: „Do mnie”.

2. Następnie: „Kim jestem?” lub po prostu skieruj uwagę na we-
wnętrzne poczucie „ja”.

3. Nie szukaj intelektualnej odpowiedzi. Trzymaj uwagę na poczu-
ciu „ja” tak długo, jak możesz.

4. Gdy uwaga się rozproszyła, zauważ to i wróć do poczucia „ja”.
Mini‑wersja (2 minuty, gdy nie masz warunków na „pełną”
praktykę):

1. Zrób jeden spokojny, dłuższy wydech.
2. Zauważ dominującą myśl/emocję i zapytaj: „Do kogo to po-

wstaje?”
3. Zamiast analizować, zatrzymaj się na 3 oddechy w samym poczu-

ciu „ja jestem” (bez treści).
4. Wróć do czynności, robiąc ją wolniej i uważniej przez następne

30 sekund.

Myśl „ja” jest korzeniem umysłu. Gdy szukasz jej źródła, uwaga
wraca do „serca” — miejsca, z którego ta myśl powstaje. — (para-
fraza, Ramana Maharshi)

Kluczowa wskazówka: Self-inquiry to nie mentalne analizowanie pyta-
nia „Kim jestem?”. To skierowanie całej uwagi na sam fakt bycia świa-

28



domym — na samo poczucie „ja jestem” przed jakimikolwiek treściami.
Ramana mówił, że gdy utrzymujesz tę uwagę, myśl „ja” wraca do swo-
jego źródła i rozpływa się, pozostawiając czystą świadomość.

W życiu codziennym: Ramana podkreślał, że self-inquiry nie jest tylko
formalną praktyką medytacyjną. Możesz ją prowadzić przez cały dzień
— podczas pracy, rozmowy, gotowania. Gdy zauważysz, że wciągnęła
cię jakaś myśl czy emocja, po prostu zapytaj: „Do kogo to powstaje?” i
wróć do poczucia „ja”.

Uwaga: Jeśli masz skłonność do derealizacji, silnych ataków pa-
niki albo czujesz, że „odklejasz się” od ciała, wybieraj praktyki
bardziej uziemiające (oddech, kontakt stóp z podłogą, skan ciała).
Self-inquiry ma prowadzić do wolności i jasności, nie do destabi-
lizacji.

Nauka 4: Tat tvam asi — jedność wszystkiego

Czym jest ta nauka?

तत् Ȗम् अ̑स (Tat tvam asi) — Ty jesteś Tym. — Chandogya Upani-
szada 6.8.7

Twoja najgłębsza istota (Atman) jest tym samym co najwyższa rzeczywi-
stość (Brahman). Nie ma oddzielenia między jednostkową a uniwersalną
świadomością.

Cztery wielkie zdania (mahavakya)

• Tat tvam asi (Chandogya) — „Ty jesteś tym”
• Aham Brahmasmi (Brihadaranyaka) — „Jestem Brahmanem”
• Ayam Atma Brahma (Mandukya) — „To Ja jest Brahmanem”
• Prajnanam Brahma (Aitareya) — „Świadomość jest Brahmanem”

29



Analogia figowego nasienia

Chandogya Upaniszada ilustruje tę naukę w pięknym dialogu między
nauczycielem Uddalaką a jego synem Śwetaketu:

Nauczyciel prosi ucznia o figę, każe ją otworzyć i pokazać nasiona.
Potem każe rozkroić jedno nasiono—w środku „nic nie widać”. A
jednak z tej niewidzialnej esencji wyrasta całe drzewo. Tak samo
Byt przenika wszystko — i to jest twoja najgłębsza natura: Tat
tvam asi. — (parafraza, Chandogya Upaniszada 6.12)

Tak jak niewidzialne nasienie zawiera potencjał całego drzewa, tak
twoja prawdziwa natura — choć niewyrażalna i niewidzialna — jest
tym samym życiem, które przenika wszystko.

Metafora: Ocean i fale

Świadomość to ocean, każde „ja” to fala. Fala ma unikalny kształt, ale
jest zrobiona z tej samej wody. Gdy fala rozpoznaje naturę, widzi, że
zawsze była oceanem.

Praktyka 4: Medytacja na jedność (15–20 min)

1. Obserwuj oddech przez kilka minut.
2. Zwróć uwagę na dźwięki— pojawiają się w tym samympolu świa-

domości co myśli.
3. Poczuj ciało — te odczucia też są w świadomości.
4. Wyobraź osobę, którą kochasz — ten obraz też w świadomości.
5. Zapytaj: „Gdzie kończy się moja świadomość, a zaczyna świat?”
6. Poczuj, że wszystko pojawia się w jednej świadomości.

30



Nauka 5: Moksha — wolność dostępna teraz

Czym jest ta nauka?

Moksha to wyzwolenie. Według Wed możliwe jest wyzwolenie za życia
— jivanmukti. Wolność nie jest nagrodą pośmiertną, ale stanem świa-
domości tu i teraz.

Wolność jako rozpoznanie

Wolność nie jest czymś do zdobycia. To rozpoznanie tego, co od zawsze
było prawdą. Już teraz jesteś wolny — tylko tego nie dostrzegasz.

Metafora: Przebudzenie ze snu

Śnisz, że jesteś więźniem. Próbujesz uciekać… Budzisz się. Celi nigdy
nie było. Wolność przyszła nie przez ucieczkę, ale przez przebudzenie.

Praktyka 5: Rozpoznawanie wolności (na bieżąco)

1. Gdy czujesz się uwięziony, zatrzymaj się.
2. Pytanie: „Co we mnie jest wolne — nawet teraz?”
3. Zauważ: świadomość obserwująca jest wolna.
4. Nie forsuj „czucia wolności” — zauważ, że coś w tobie nigdy nie

było uwięzione.

Integracja: jedna nauka na tydzień
Jeśli chcesz, żeby te idee przestały być „ładnym rozumieniem”, wybierz
jedną praktykę z tego rozdziału i rób ją codziennie przez 7 dni — nawet
w wersji mini. Po tygodniu odpowiedz krótko: co zmieniło się w twojej
reaktywności, w relacjach i w jakości uwagi. Dopiero potem dokładaj
kolejną naukę.

31



Rozdział 5

Podsumowanie
Ta część ma ustawić kierunek: nie chodzi o „kolekcję idei”, tylko o
zmianę jakości uwagi w zwykłym życiu. Jeśli masz robić jedną rzecz po
tej części — niech to będzie regularna, mała praktyka.

Trzy zdania, które warto pamiętać
1. To nie jest książka do „zrozumienia”, tylko do sprawdzenia w do-

świadczeniu.
2. Największą różnicę robi regularność, nie intensywność.
3. Prawda nie zawsze jest przyjemna (preya), ale jest wyzwalająca

(shreya).

Jedna praktyka na 7 dni: intencja czytelnika
Wróć do ćwiczenia z rozdziału 02 i zrób je raz dziennie przez tydzień
(w wersji skróconej). Najważniejsze jest jedno zdanie: „jaki jest mój naj-
mniejszy następny krok — dziś?”.

• Praktyka: Mini‑praktyka 0: Intencja czytelnika
• Jeśli chcesz szybciej dobierać ćwiczenia: Indeks praktyk

Test jakości: czy po lekturze masz więcej jasności w jednym
konkretnym miejscu życia, czy tylko więcej myśli o „duchowości”.

Pytanie na drogę
W jakiej jednej sytuacji w twoim tygodniu najczęściej „odpala się film”
— i jaką jedną pauzę wstawisz tam świadomie?

32



II: Filozofia wedyjska



Rozdział 6

Pogłębienie filozoficzne — karma,
dharma i guny
Po poznaniu pięciu kluczowych nauk warto zagłębić się w trzy funda-
mentalne koncepcje, które stanowią filozoficzny fundament całej trady-
cji wedyjskiej: karmę, dharmę i guny. Te pojęcia przenikają się nawza-
jem i razem tworzą spójny obraz tego, jak funkcjonuje wszechświat i
nasze miejsce w nim.

Karma i samsara — zrozumienie cyklu życia i działania

Czym jest karma?

Słowo „karma” pochodzi od sanskryckiego rdzenia „kri” — „działać”.
Karma nie jest przeznaczeniem ani fatum. To prawo przyczynowości
w sferze moralnej i duchowej — każda intencjonalna myśl, słowo i czyn
wywołuje skutki, które prędzej czy później do nas wracają.

Jak człowiek sieje, tak zbiera. Jak działa, taki się staje. Czyniący
dobro staje się dobry; czyniący zło staje się zły. — (parafraza za-
sady karmy)

Wyobraź sobie karmę jak rzucanie kamienia w wodę — każdy czyn two-
rzy fale, które rozchodzą się dalej i dalej, wpływając na innych i ostatecz-
nie wracając do źródła. Niektóre fale wracają szybko, inne potrzebują
lat, a jeszcze inne — według tradycji — mogą wrócić w kolejnych wcie-
leniach.

Trzy rodzaje karmy

Tradycja wedyjska rozróżnia trzy rodzaje karmy:

34



Sanchita karma — zgromadzona karma z wszystkich poprzednich
wcieleń. To jak ogromny magazyn nasion, które jeszcze nie wykiełko-
wały.

Prarabdha karma— ta część sanchity, która dojrzała i manifestuje się
w obecnym życiu. To nasiona, które już zaczęły kiełkować — warunki
urodzenia, ciało, podstawowe okoliczności życia.

Agami karma — karma, którą tworzymy teraz, swoimi obecnymi
działaniami. Te nasiona dopiero zostaną zasiane.

Samsara — koło narodzin i śmierci

Samsara to cykl kolejnych wcieleń, napędzany nierozładowaną karmą.
Dopóki istnieje pragnienie i niewiedza (avidya), dopóty dusza (jiva) krąży
w tym kole — rodząc się, umierając i rodząc się znowu.

Jak człowiek zdejmuje zużyte ubranie i zakłada nowe, tak (we-
dług tradycji) dusza przywdziewa nowe ciało. — (parafraza, Bha-
gawadgita 2.22)

WKathaUpaniszadzie Yama tłumaczyNachikecie, że ignoranci „krążą
tam i z powrotem” w kole życia, podczas gdy mędrzec przekracza sam-
sarę poprzez poznanie Atmana. To nie jest straszenie — to obserwacja.
Dopóki utożsamiamy się z ciałem i umysłem, doświadczamy narodzin i
śmierci. Gdy rozpoznajemy się jako nieśmiertelny Atman, cykl traci nad
nami moc.

Karma to nie bilans

Ważne jest zrozumienie, że karma nie jest prostym bilansem „dobrych
i złych uczynków”. To znacznie subtelniejsza sieć zależności, kształto-
wana przede wszystkim przez intencje (bhava). Możesz zrobić zewnętrz-
nie „dobrą” rzecz z egoistycznych pobudek — i karma będzie inna, niż
gdybyś zrobił to samo z czystego serca.

35



Metafora współczesna: dług techniczny (i odsetki)

W świecie projektów mówi się o „długu technicznym”: gdy idziesz na
skróty, zyskujesz chwilę czasu, ale płacisz później — często więcej, niż
zaoszczędziłeś. Karma działa podobnie na poziomie nawyku. Małe
kompromisy (kłamstewko, manipulacja, agresywny ton, ucieczka w
bodźce) potrafią dać szybką ulgę, ale w dłuższym horyzoncie budują
koszty: napięcie w relacjach, utratę zaufania, chaos w umyśle.

To nie jest moralizowanie. To jest ekonomia energii: co dziś „tanie”,
jutro potrafi stać się drogie.

Masz prawo do działania, ale nie do kontroli nad jego owocem.
Działaj bez obsesji na punkcie rezultatu — i nie uciekaj w bez-
czynność. — (parafraza, Bhagawadgita 2.47)

To słynny wers z Bhagawadgity (II.47), który wprowadza koncepcję ni-
shkama karma — działania bez żądzy owocu. W tradycji mówi się, że
gdy działasz bez przywiązania do rezultatu, osłabiasz tworzenie nowych
więzów karmicznych: działasz, ale nie „wiązujesz się” działaniem tak jak
wcześniej.

Praktyczny przykład

Wyobraź sobie, że pomagasz potrzebującej osobie. Jeśli robisz to, ocze-
kując wdzięczności, rozgłosu lub zasług — tworzysz karmę związaną z
tymi pragnieniami. Jeśli robisz to z czystej empatii, bez oczekiwań —
działanie jest „karmicznie neutralne”, nie wiąże cię.
Nie oznacza to, że dobre czyny są bezwartościowe. Pozytywne działania
z dobrą intencją wprowadzają pozytywną energię — zarówno w twoje
życie, jak i w życie innych. Ale ostatecznym celem jest przekroczenie
samej karmy — nie lepsze więzienie, lecz wolność.

Ćwiczenie refleksyjne

To ćwiczenie nie jest po to, żeby się obwiniać. Jest po to, żeby zobaczyć
wzór: „co robię” → „co to we mnie buduje” → „jakie są skutki”.

36



Czas: 15 minut. Cel: jeden, mały krok na 7 dni.

1. Wybierz jeden obszar życia (relacje / praca / zdrowie / nawyki
/ finanse).

2. Zapisz 2–3 konkretne sytuacje z ostatnich dni, w których „zadzia-
łałeś automatycznie”.

3. Wypełnij tabelę i wybierz jedną zmianę, którą przetestujesz przez
tydzień.

Sytuacja
dziś

Automatyczna
reakcja

Możliwa
przyczyna
(nawyk / dawny
wybór) Koszt

Jedna
zmiana na
7 dni

… … … … …

Na koniec zadaj sobie jedno pytanie: „Jaki koszt już płacę — i jaki koszt
jestem gotów zapłacić, żeby to zmienić?” (np. koszt dyskomfortu szcze-
rej rozmowy zamiast kosztu cichego narastania żalu).

Dharma— życie w harmonii z kosmicznym porządkiem

Wielowymiarowość dharmy

Dharma to jedno z najbardziej wieloznacznych słów w filozofii in-
dyjskiej. Pochodzi od rdzenia „dhri” — podtrzymywać, utrzymywać.
Dharma to:

• Kosmiczny porządek — prawo, które utrzymuje wszechświat
w harmonii

• Prawo moralne — etyczne zasady postępowania
• Obowiązek — powinność jednostki względem rodziny, społe-
czeństwa, świata

• Natura rzeczy — właściwy sposób bycia każdej istoty

W tradycji wedyjskiej dharma zależy od kontekstu. Inna jest swa-
dharma wojownika (jak Ardżuna w Mahabharacie), a inna mnicha czy
rolnika.

37



Lepiej wypełniać własną dharmę nawet niedoskonale niż żyć cu-
dzą „doskonałością”. Cudza droga bywa niebezpieczna. — (para-
fraza, Bhagawadgita 3.35)

Odkrycie własnej dharmy

Jak odkryć swoją dharmę? Tradycja sugeruje kilka wskazówek:

Swabhava — twoja wewnętrzna natura. Co przychodzi ci naturalnie?
Jakie talenty masz od urodzenia? Co cię fascynuje?

Okoliczności — gdzie jesteś? Jaką rolę pełnisz? Jeśli jesteś rodzicem,
częścią twojej dharmy jest wychowanie dzieci. Jeśli jesteś lekarzem —
leczenie.

Czas życia — tradycja rozróżnia cztery ashramy (etapy życia): ucznia,
gospodarza, człowieka wycofującego się i wyrzeczonego. Dharma zmie-
nia się z wiekiem.

Historia króla Janaki

Jedną z najpiękniejszych ilustracji dharmy jest historia króla Janaki— le-
gendarnego władcy-mędrca, który osiągnął oświecenie, nie porzucając
swoich obowiązków.

Janaka rządził królestwem Mithila, był mężem i ojcem (jego córką była
słynna Sita z Ramajany). A jednocześnie Upaniszady przedstawiają go
jako doskonałego znawcę Atmana. Bhagawadgita wspomina Janakę jako
przykład, że poprzez pełnienie obowiązków — działając bez przywiąza-
nia — można dojść do wyzwolenia.

Gdy pewnego razu pałac Janaki stanął w płomieniach, król podobno
powiedział spokojnie: „Nic mojego nie płonie”. Miał wszystko — bogac-
two, władzę — lecz uważał się za powiernika, nie właściciela.

To zdanie łatwo źle zrozumieć, jakby Janaka był zimny albo obojętny.
W opowieści nie chodzi o brak troski. Chodzi o brak przywiązania,
które zamienia troskę w panikę. Janaka działał, bo był królem i miał
obowiązki. Ale w środku nie trzymał kurczowo: „moje”.

38



W tej jednej scenie jest coś bardzo współczesnego. Wielu z nas żyje,
jakby wszystko było „na zawsze”: praca, relacja, zdrowie, status. A po-
tem jedno wydarzenie wystarcza, by zobaczyć, że to wszystko jest kru-
che. Nauka Janaki mówi: żyj w świecie w pełni, ale nie buduj na nim
tożsamości.

Dharma chroni tych, którzy jej strzegą. Gdy żyjemy zgod-
nie z prawym porządkiem, ten porządek nas wspiera. Życie
spójne z wyznawanymi wartościami prowadzi do wewnętrznego
ładu i odporności na kryzysy.

Dharma w praktyce

Zastanów się nad własną dharmą:

• Jaką mam życiową rolę? Jakie talenty i okoliczności mogą wyzna-
czać moje obowiązki?

• Czy działam zgodnie ze swoją naturą, czy próbuję być kimś in-
nym?

• Gdzie czuję przepływ i sens, a gdzie opór?

Dharma daje poczucie kierunku. Nie jest więzieniem — jest kompasem.
Gdy łączysz ją z duchem służby (seva) i nieprzywiązaniem do owoców
(nishkama karma), praca staje się praktyką duchową.

Praktyka: Mikro‑dharma na dziś (3 sceny)

To ćwiczenie jest po to, żeby dharma przestała być „wielkim słowem”,
a stała się czymś, co robisz w konkretnych momentach.

Scena 1: Mail, który cię odpala

Ktoś pisze chłodno. Umysł natychmiast dopowiada: „atakują mnie”,
„nie szanują mnie”, „muszę się obronić”.

1. Zrób pauzę: trzy spokojne oddechy.
2. Zapytaj: jaka jest moja dharma w tej sytuacji? (np. jasność, profesjona-

lizm, prawda bez agresji).

39



3. Napisz odpowiedź tak, byś mógł ją podpisać także jutro rano, gdy
emocje opadną.

Scena 2: Bliska osoba wchodzi w konflikt

Wrelacji często chcemy „wygrać”. Dharma pyta o coś innego: o prawdę
i dobro, nie o triumf.

1. Zauważ impuls: „muszę mieć rację”.
2. Zapytaj: co teraz chroni relację? (czasem szczerość, czasem przerwa,

czasem przeprosiny).
3. Jeśli trzeba: powiedz jedno zdanie‑granice, bez wykładu (np.

„wrócę do tego, gdy się uspokoję”).
Scena 3: Zmęczenie i „powinienem”
Tamas mówi: „odpuść wszystko”. Radźas mówi: „ciśnij dalej”. Dharma
często jest prosta: „zadbaj o podstawy, a potem wróć”.

1. Zrób szybki check: sen, jedzenie, ruch, kontakt z człowiekiem.
2. Wybierz jedno minimum na dziś (np. 10 minut spaceru).
3. Dopiero potem decyduj, czy naprawdę „musisz” robić więcej.

Prosty test:Czy to, co teraz robię, prowadzi dowiększej jasności
i mniejszego cierpienia — mojego i innych? Jeśli nie, być może to
nie dharma, tylko impuls.

Trzy guny natury — tamas, radźas i sattwa

Czym są guny?

Teoria gun to starożytna mapa ludzkiej psychiki i kosmicznej energii.
Guny to trzy podstawowe „jakości” lub „siły” przenikające wszechświat
i wszystko, co w nim istnieje — w tym nasz umysł.

Tamas — bezwład, ciemność, inercja. Energia hamująca, prowadząca
do bierności, gnuśności, niewiedzy i przywiązania do status quo.

Radźas — aktywność, namiętność, dynamika. Energia pobudzająca,
prowadząca do pragnienia, ambicji, niepokoju i nieustannego ruchu.

40



Sattwa — czystość, harmonia, równowaga. Energia oświecająca, pro-
wadząca do jasności umysłu, spokoju, mądrości i życzliwości.

Metafora: radio z trzema gałkami

Wyobraź sobie, że twój umysł to radio.

• Tamas to jak przyciszony dźwięk albo zanik sygnału: wszystko
jest ciężkie, wolne, „nie chce się”.

• Radźas to jak szum i przester: dużo energii, ale nerwowo, cha-
otycznie, w napięciu.

• Sattwa to jak czysty odbiór: spokojnie, jasno, bez wewnętrznej
walki.

To ważne: nie chodzi o to, by zawsze „mieć sattwę”. Chodzi o to, by
widzieć, w jakim trybie jesteś, i dobrać właściwą odpowiedź.

Metafora współczesna: trzy tryby systemu

Jeśli spojrzysz na guny jak na tryby pracy systemu, robi się to bardzo
praktyczne:

• Tamas: tryb „oszczędzania energii”, który przeszedł w zamroże-
nie i bezwład.

• Radźas: tryb „wydajności”, który przeszedł w przeciążenie i ner-
wowy pośpiech.

• Sattwa: tryb „stabilności” — jasność, jedna rzecz naraz, mniejsze
tarcie.

Nie pytasz wtedy „co ze mną nie tak?”. Pytasz: „w jakim trybie jestem i
jaka jest najmniejsza korekta?”.

Guny w Bhagawadgicie

W rozdziale XIV Bhagawadgity Kryszna szczegółowo opisuje wpływy
gun:

41



Sattwa wiąże przez przywiązanie do szczęścia i jasności, radźas
popycha do działania i pożądania, a tamas zaciemnia poznanie i
ciągnie ku bezwładowi. — (parafraza, Bhagawadgita 14.5–8)

Każda guna może „wiązać” — nawet sattwa, gdy przywiązujemy się do
przyjemności spokoju i wiedzy. Cel praktyki duchowej to przekroczenie
wszystkich trzech gun i spoczęcie w czystej świadomości Atmana.

Rozpoznawanie gun w sobie

Te trzy guny są jak „tryby” naszego bycia, które nieustannie się przepla-
tają:

Gdy dominuje tamas: - Czujesz ociężałość, apatię, brak motywacji -
Trudno ci wstać, zacząć cokolwiek, podjąć decyzję - Umysł jest mętny,
przygnębiony lub otępiały - Ciągnie cię do przejadania się, przesypia-
nia, unikania

Gdy dominuje radźas: - Jesteś pobudzony, niespokojny, pełen pla-
nów -Gonisz za przyjemnościami lub sukcesem -Umysł jest chaotyczny,
pełen myśli o przyszłości - Trudno ci się zatrzymać, usiedzieć w spokoju

Gdy dominuje sattwa: - Doświadczasz spokoju, jasności umysłu - Je-
steś życzliwy, umiarkowany, zrównoważony - Umysł jest czysty, obecny,
uważny - Czujesz naturalne zadowolenie

Szybkie przełączenie (90 sekund)

Guny zmieniają się jak pogoda. Zwykle nie potrzebujesz „wielkiej na-
prawy”. Potrzebujesz małej korekty kierunku.

Gdy dominuje tamas (ociężałość):

1. Wstań. Dosłownie.
2. Otwórz okno albo wyjdź na 2 minuty.
3. Zrób 10 spokojnych oddechów stojąc.

Gdy dominuje radźas (napięcie):

42



1. Zrób wydech dłuższy niż wdech (np. 4 sekundy wdechu, 6–8 wy-
dechu).

2. Rozluźnij szczękę i barki.
3. Zapytaj: „jaki jest jeden najważniejszy krok?” (nie pięć).

Gdy dominuje sattwa (jasność):

1. Utrzymaj ją przez prostą rzecz: porządek, cisza, jedno zadanie
naraz.

2. Uważaj na pułapkę subtelną: przywiązanie do „bycia spokoj-
nym”.

Praktyka: Poranne przebudzenie

Oto przykład, jak guny manifestują się w prostej sytuacji:

Rano dzwoni budzik. Jedna część ciebie chce dalej spać, zakopać się w
kołdrę — to tamas. Druga część myśli o wszystkich obowiązkach i rzuca
się nerwowo z łóżka, już planując dzień — to radźas. Ale jest też trzecia
możliwość: obudzić się spokojnie, uśmiechnąć się, wziąć kilka głębokich
oddechów, może pomedytować parę minut, i ze świadomością rozpo-
cząć dzień — to sattwa.

Kultywowanie sattwy

Tradycja jogi i ajurwedy daje wskazówki, jak stopniowo podnosić udział
sattwy w życiu:

Pożywienie sattwiczne — świeże, lekkie, naturalne. Owoce, wa-
rzywa, ziarna, mleko. Unikanie ciężkich, przetworzonych, starych
potraw.

Otoczenie sattwiczne — ład, porządek, kontakt z naturą, piękno.
Unikanie chaosu, hałasu, przebodźcowania.

Praktyki duchowe — medytacja, pranayama, czytanie mądrych tek-
stów. Wszystko, co podnosi umysł.

Towarzystwo sattwiczne — przebywanie z ludźmi spokojnymi, mą-
drymi, życzliwymi.

43



Guny a współczesna psychologia

Teoria gun ma ciekawe paralele z nowoczesnymi koncepcjami:

• Tamas przypomina niską energię, depresję, „zamrożenie” w re-
akcji na stres

• Radźas przypomina nadpobudliwość, lęk, reakcję „walcz lub
uciekaj”

• Sattwa przypomina stan „okna tolerancji” — zrównoważoną re-
gulację nerwową

Robert Cloninger w psychobiologii osobowości wyróżnił cechę „samo-
transcendencji” — skłonność do doświadczeń duchowych. Osoby z wy-
soką samotranscendencją mogą być naturalnie bliższe sattwicznemu
sposobowi bycia.

Ćwiczenie: Mapa gun

Przez tydzień obserwuj swoje stany:

1. Rano, w południe i wieczorem zatrzymaj się na chwilę
2. Zapytaj: „Jaka guna teraz dominuje?”
3. Zapisz obserwacje

Pod koniec tygodnia przejrzyj notatki. Czy widzisz wzorce? Kiedy poja-
wia się więcej sattwy? Co ją wspiera? Co wzmacnia tamas lub radźas?

Integracja: Karma, dharma i guny razem
Te trzy koncepcje tworzą spójny system:

Guny określają „jakość” twojego działania i stanu umysłu. Działanie
z tamasu jest bezwładne i nieświadome. Działanie z radźasu jest ener-
giczne, ale często egoistyczne. Działanie z sattwy jest jasne i czyste.

Karma to skutek działania. Im więcej sattwy w działaniu, tym „lżejsza”
karma. Działanie sattwiczne, wykonane bez przywiązania, niemal nie
tworzy nowych więzów.

44



Dharma to właściwy kierunek działania. Gdy działasz zgodnie ze
swoją dharmą, z sattwicznym umysłem i bez przywiązania do owoców
— to jest karma yoga w najczystszej formie.

Wolność nie rodzi się z samego „nie-robienia”. Nawet przez
chwilę nie da się nie działać — natura (guny) pcha istoty do ru-
chu. — (parafraza, Bhagawadgita 3.4–5)

Praktyka duchowa to stopniowe oczyszczanie działania — od tamaso-
wego (przez lenistwo lub niewiedzę) przez radźasowe (przez pragnienie)
do sattwicznego (przez jasność) — a ostatecznie do działania w czystej
świadomości, poza gunami.

To droga — nie perfekcja od razu, ale cierpliwe, świadome kroczenie
ku większej jasności.

45



Rozdział 7

Maya — iluzja postrzegania świata
W poprzednich rozdziałach dotknęliśmy koncepcji iluzoryczności ego i
zjawisk. Teraz czas zagłębić się w jedno z najbardziej fascynujących i
kontrowersyjnych pojęć filozofii wedyjskiej — mayę.

Czym jestmaya?
Maya to kosmiczna moc iluzji, która sprawia, że Jedno (Brahman) jawi się
jako mnogość zjawisk, a wieczny Atman zdaje się śmiertelną jednostką.
To nie znaczy, że świat nie istnieje— ale że nie jest taki, jakim się wydaje
na pierwszy rzut oka.

W ujęciu adwajty jedynie Brahman jest ostatecznie rzeczywisty;
świat jest „mithya” (pozorny), a indywidualna dusza nie jest czymś
oddzielnym od Absolutu. — (parafraza; tradycja adwajty, bywa
przypisywane Adiemu Śankarze)

Te słowa (często przytaczane w tradycji adwajty i nieraz przypisywane
Adiemu Śankarze) dobrze streszczają jej perspektywę. Świat nie jest
„nieistniejący” (asat) ani w pełni „rzeczywisty” (sat) — jest „pozorny” (mi-
thya), jak sen, który wydaje się prawdziwy, dopóki trwa.

Klasyczna analogia: wąż i lina
Wyobraź sobie, że idziesz wieczorem przez las.W półmroku dostrzegasz
na ścieżce zwinięty kształt. Umysł krzyczy: „Wąż!” Serce zaczyna walić,
ciało się napina, może cofasz się w panice.

Potem patrzysz uważniej. To nie wąż. To zwój liny pozostawiony przez
kogoś.

I teraz dzieje się coś ciekawego: nawet gdy rozum już wie, że to lina,
ciało jeszcze przez chwilę żyje historią „węża”. Adrenalina nie znika na-

46



tychmiast. Oddech dopiero po czasie wraca do normy. To ważna wska-
zówka: iluzja może się skończyć w głowie, ale echo iluzji jeszcze chwilę
gra w ciele.

Maya jest jak to złudzenie. Brahman jest jedyną „liną” rzeczy-
wistości, ale umysł tworzy „węże” — osobne obiekty, oddzielone
ja, świat pełen zagrożeń i pragnień. Gdy przychodzi światło wie-
dzy (jnana), iluzja się rozprasza i widzimy to, co jest naprawdę.

Co ważne— lęk przed „wężem” był prawdziwy. Reakcja ciała była praw-
dziwa. Ale obiekt lęku był iluzoryczny.

Podobnie bywa w codzienności: dostajesz krótką wiadomość, widzisz
czyjeś spojrzenie, słyszysz ton głosu — i już jesteś w filmie. Potem oka-
zuje się, że to „tylko lina”. Ale ciało jeszcze przez chwilę trzyma napięcie.
Dlatego przebudzenie z mayi to nie tylko zrozumienie. To również po-
wrót do oddechu, do ciała, do faktów.

Maya a codzienne iluzje

Żyjemy w świecie iluzji nie tylko w sensie kosmicznym. Współczesna
psychologia wskazuje, że nasz umysł nieustannie tworzy narracje, które
mogą odbiegać od rzeczywistości:

Efekt trwałości emocji — przeceniamy, jak długo będzie trwać na-
sze szczęście z powodu jakiegoś nabytku. Myślimy: „Gdy kupię ten sa-
mochód/dostanę tę pracę/znajdę tego partnera, będę szczęśliwy.” A
potem adaptujemy się i szukamy kolejnej rzeczy.

Projekcje — widzimy w innych często to, co mamy w sobie. Złościmy
się na czyjąś arogancję, nie widząc własnej. Zakochujemy się w obrazie
drugiej osoby, nie w niej samej.

Narracja tożsamości — opowiadamy sobie historię o tym, kim jeste-
śmy, i żyjemy zgodnie z nią. „Jestem nieśmiały”, „Jestem ofiarą”, „Jestem
sukcesem”. Te narracje są konstruktami — i można je zmienić.

47



Metafora współczesna: feed, algorytm i filtr
Wyobraź sobie, że twoje doświadczenie to „feed”. Nie widzisz całej rze-
czywistości — widzisz wybór: to, na co zwraca uwagę umysł, co wzmac-
nia pamięć, co podbija emocja. „Algorytm” (nawyki, lęki, pragnienia)
promuje treści, które już znasz: domysły, osądy, stare historie.

W tym sensie maya nie jest „kłamstwem świata”. Jest filtrem, który bie-
rzesz za obiektyw. I dopóki nie zauważysz filtra, będziesz reagować na
rzeczywistość, której… nie ma, bo jest tylko interpretacją.

Jeśli chcesz zobaczyć prawdę, nie potrzebujesz lepszego „feeda”.
Potrzebujesz chwili, w której widzisz, że to feed.

Trzy współczesne scenymayi

Maya nie musi wyglądać jak kosmiczna iluzja. Najczęściej wygląda jak
zwykły dzień.

Scena 1: Jedno zdanie w wiadomości

Ktoś odpisuje krótko: „OK”. I nagle umysł robi film: „jest obrażony”,
„ma mnie dość”, „coś zepsułem”. Ciało reaguje realnie: napięcie, lęk,
chęć naprawiania lub ataku. A to mogło znaczyć po prostu: ktoś jest w
pracy, w stresie, na spotkaniu.

Scena 2: Czytanie w myślach

Wchodzisz do pokoju, ktoś nie patrzy na ciebie. Umysł: „zrobiłem coś
źle”. A może ta osoba jest zamyślona. A może cierpi. A może ma mi-
grenę. Maya nie znaczy, że świat „nie istnieje”. Znaczy, że umysł bierze
swoją interpretację za fakt.

Scena 3: Katastrofa z wyprzedzeniem

Masz rozmowę, spotkanie, ważny telefon. Umysł próbuje ci pomóc:
przewiduje wszystkie złe scenariusze. Problem: im dłużej to robi, tym
bardziej w to wierzysz. I wchodzisz w sytuację już zmęczony walką z
filmem, który się jeszcze nie wydarzył.

48



Najbardziej przekonujące iluzje to te, które czujemy w ciele.

Świat jest w znacznej mierze konstrukcją umysłu; gdy znika utoż-
samienie i narracja, „znika” też doświadczany świat iluzji. — (pa-
rafraza, Nisargadatta Maharaj)

Te słowa Nisargadatty Maharaja brzmią radykalnie, ale wskazują na
coś ważnego: to, co uważamy za obiektywną rzeczywistość, jest w dużej
części konstrukcją umysłu. Zmień umysł— zmieni się twoje doświadcze-
nie świata.

Maya to nie nicość
Jednym z częstych nieporozumień jest myślenie, że jeśli świat jest „ilu-
zją”, to nic nie ma znaczenia. To błąd.

Maya nie oznacza, że świat w ogóle nie istnieje. Oznacza, że:

1. Świat jest nietrwały — wszystko, co powstało, kiedyś przemi-
nie

2. Świat jest względny — zależy od obserwatora, kontekstu, per-
spektywy

3. Świat zasłania Absolut — skupiając się na formach, nie wi-
dzimy istoty

Analogia: gdy patrzysz na film, obrazy na ekranie są „prawdziwe”w tym
sensie, że je widzisz. Ale nie są prawdziwe w sensie trójwymiarowych
obiektów. Ekran (świadomość) jest bardziej fundamentalny niż obrazy
(zjawiska).

Tak jak tysiące garnków są zrobione z tej samej gliny, tak wszyst-
kie formy są przejawem jednego Brahmana.

49



Lila — boska gra
Jest jeszcze jeden sposób rozumieniamayi, szczególnie obecny w tradycji
bhakti: Lila— „boska gra”. Z tej perspektywy świat to nie zimna iluzja, ale
zabawa Boga. Brahman nie stworzył świata przez pomyłkę ani z nudów
— świat jest ekspresją jego radosnej kreatywności.

Ta perspektywa pozwala podejść do iluzoryczności świata nie z rozcza-
rowaniem, a z pewną lekkością. Skoro życie jest grą cieni, teatralnym
przedstawieniem, w którym Brahman jest zarówno reżyserem, aktorem,
jak i sceną — może warto bawić się tą grą z pełną świadomością?

Nie oznacza to braku zaangażowania. Dobry aktor angażuje się cał-
kowicie w swoją rolę, wiedząc jednocześnie, że to tylko rola. Podobnie
możemy angażować się w życie — kochać, pracować, tworzyć — bez
utraty świadomości, że to wszystko jest grą większą niż nasze małe „ja”.

Przebudzenie zmayi
Jak „obudzić się” z mayi? Tradycja wskazuje kilka dróg:
Jnana (wiedza) — studiowanie prawdy, słuchanie nauk, refleksja. Gdy
zrozumiesz intelektualnie, że jesteś Brahmanem, pierwsza warstwa iluzji
zaczyna słabnąć.

Vairagya (nieprzywiązanie) — stopniowe odpuszczanie kurczowego
trzymania się rzeczy, relacji, tożsamości. Nie wyrzeczenie z nienawiści,
ale naturalne luzowanie uścisku.

Bhakti (oddanie) — miłość do Boga, która przenosi uwagę z małego
„ja” na to, co nieskończone. W ekstazie bhakti granice ego się rozpusz-
czają.

Praktyka medytacyjna — bezpośrednie doświadczenie stanów, w
których osobne „ja” znika, a pozostaje czysta świadomość.

Protokół: STOP (z historii do faktów)
To proste ćwiczenie możesz robić w każdej sytuacji, gdy czujesz, że
wciąga cię „wąż”.

50



1. S — Stop. Zatrzymaj się na sekundę. Nie odpowiadaj od razu.
2. T — Tchnij. Dwa spokojne oddechy. Wdech… wydech.
3. O — Oznacz historię. Nazwij ją: „to jest katastrofizacja”, „to

jest czytanie w myślach”, „to jest mój stary film”.
4. P — Powrót do faktów i kroku. Jakie mam fakty? Jaki jest je-

den mądry następny krok? (np. jedno pytanie zamiast pięciu do-
mysłów).

W praktyce STOP działa jak krótkie „debugowanie”: oddzielasz dane
(fakty) od interpretacji (historia), a potem wybierasz jeden ruch, który
zmniejsza szkody.

Ćwiczenie: Dziennik interpretacji (3 dni)

Przez trzy dni złap trzy momenty, gdy umysł dopisuje historię. Zapisz
w trzech linijkach:

• fakt (co naprawdę się wydarzyło)
• interpretacja (co umysł dopisał)
• alternatywa (co jeszcze mogłoby to znaczyć)

Nie chodzi o „myślenie pozytywne”. Chodzi o wyjście z hipnozy jednej
interpretacji.

Praktyka: Widzenie przezmayę
Oto prosty eksperyment:

1. Przez chwilę patrz na jakiś przedmiot — powiedzmy kubek
2. Zauważ, że widzisz nie „kubek”, ale kształt, kolor, światło
3. Zauważ, że „kubek” to nazwa, którą nadajesz tej percepcji
4. Zapytaj: gdzie kończy się kubek, a zaczyna powietrze? Stół? twoje

patrzenie?
5. Poczuj, jak granice między „kubkiem” a resztą są umowne

To nie jest tylko ćwiczenie akademickie. Regularnie praktykowane, za-
czyna rozluźniać nawykowe postrzeganie świata jako składającego się z
osobnych, stałych obiektów. Zaczynasz widzieć proces, przepływ, współ-
zależność.

51



Maya a naukowe spojrzenie
Co ciekawe, czasem próbuje się zestawiać koncepcję mayi z wnioskami
nauk przyrodniczych. Trzeba jednak uważać: takie analogie są luźne i
łatwo je nadużyć. Nauka opisuje modele świata mierzonego, a wedanta
mówi o naturze doświadczenia i utożsamienia.

• Mechanika kwantowa uczy, że język „stałych obiektów” bywa
niewystarczający na poziomie mikro, a pomiar ma znaczenie dla
opisu zjawiska (to jednak nie to samo co „obserwator” w sensie
świadomości).

• Teoria względności pokazuje, że pomiar czasu i przestrzeni
zależy od układu odniesienia, a nie od jednego „absolutnego”
punktu widzenia.

• Neuronauka i psychologia poznawcza wskazują, że percep-
cja jest konstrukcją: mózg interpretuje sygnały i tworzy spójny
obraz świata, który może odbiegać od „tego, co jest” w sensie fi-
zycznych bodźców.

To nie znaczy, że fizyka „dowodzi” mayi. Co najwyżej pomaga zobaczyć,
że potoczne rozumienie rzeczywistości jako składającej się z solidnych,
niezależnych obiektów jest uproszczeniem — a to może otworzyć prze-
strzeń na bardziej subtelne pytania.

Maya jest mocą Wisznu, przez którą Jeden zdaje się wielością.

Pytanie do refleksji
Czy to, co widzisz, zawsze jest takie, jak myślisz?

Przypomnij sobie sytuację, gdy twoja interpretacja rzeczywistości oka-
zała się błędna. Może myślałeś, że ktoś jest na ciebie zły, a okazało się,
że miał po prostu zły dzień. Może byłeś pewien, że coś się nie uda — a
udało się świetnie.

Te drobne „przebudzenia” to mikrokosmos wielkiego przebudzenia, o
którym mówią Upaniszady. Uczymy się, krok po kroku, że nasze inter-
pretacje nie są rzeczywistością — są tylko interpretacjami.

52



A pod nimi wszystkimi jest coś, co nie jest interpretacją. Coś, co po
prostu jest. Brahman. Atman. Ty.

53



Rozdział 8

Czakry — mapa wewnętrznej energii
W rozdziale o pranayamie wspomnimy o nadi — kanałach energetycz-
nych, przez które (według tradycji) przepływa prana. Teraz zagłębimy
się w system czakr — centrów energetyczno-świadomościowych, które
stanowią wewnętrzną mapę naszej duchowej anatomii.

System czakr w tradycji jogicznej
Choć czakry nie były szczegółowo omawiane w najwcześniejszych Upa-
niszadach, pojawiają się w późniejszych tekstach tantrycznych i w jodze
hatha. Śwetashwatara Upaniszada wspomina o kontroli oddechu, me-
dytacyjnej postawie i odczuwaniu boskiej obecności w „miejscu między
brwiami” — co bywa interpretowane jako odniesienie do czakry ajna.

Czym są czakry?

Słowo „czakra” oznacza „koło” lub „krąg”. Czakry to centra, w których
energia życiowa (prana) skupia się i promieniuje. Nie są to organy fi-
zyczne— są raczej jak wiry energii na różnych poziomach naszego bytu.

Tradycja rozpoznaje siedem głównych czakr ułożonych wzdłuż kręgo-
słupa:

Siedem głównych czakr

1. Muladhara — czakra korzenia

Położenie: podstawa kręgosłupa, krocze

Element: ziemia

Kolor: czerwony

Tematy: przetrwanie, bezpieczeństwo, zakorzenienie, podstawowe po-
trzeby

54



Muladhara to fundament. Gdy jest zrównoważona, czujemy się bez-
pieczni, zakorzenieni, obecni w ciele. Gdy jest zablokowana lub nad-
mierna, możemy doświadczać lęku o przetrwanie, chciwości lub od-
wrotnie — odcięcia od ciała i ziemi.

Pytania do refleksji: - Co dziś daje mi poczucie bezpieczeństwa — a
co je podkopuje? - Jak traktuję swoje ciało: jak dom, czy jak narzędzie
do przebrnięcia przez dzień?

Jak drzewo potrzebuje korzeni, by rosnąć ku niebu, tak praktyku-
jący potrzebuje zakorzenienia, by wznosić się ku duchowi.

2. Swadhisthana — czakra sakralna

Położenie: podbrzusze, kilka centymetrów poniżej pępka

Element: woda

Kolor: pomarańczowy

Tematy: emocje, seksualność, kreatywność, przyjemność, przepływ

Ta czakra dotyczy naszej zdolności do odczuwania i płynięcia z życiem.
Zrównoważona daje radość, kreatywność, zdrową seksualność. Zablo-
kowana może manifestować się jako emocjonalne stłumienie lub prze-
ciwnie — jako uzależnienie od przyjemności.

Pytania do refleksji: - Czy pozwalam sobie czuć — czy raczej ucie-
kam w kontrolę i analizę? - Gdzie w moim życiu jest zdrowa przyjem-
ność, a gdzie kompulsywne „znieczulenie”?

3. Manipura — czakra splotu słonecznego

Położenie: splot słoneczny, okolice żołądka

Element: ogień

Kolor: żółty

Tematy: wola, siła osobista, pewność siebie, trawienie (dosłowne i me-
taforyczne)

55



Manipura to centrum naszej mocy osobistej. Gdy jest silna, mamy po-
czucie sprawczości, potrafimy stawiać granice i realizować cele. Zabu-
rzona może dawać albo bezsilność i niską samoocenę, albo agresywną
dominację.

Pytania do refleksji: - Czy moja siła to spokój i konsekwencja — czy
napięcie i kontrola? - Gdzie mówię „tak”, choć w środku czuję „nie”?

4. Anahata — czakra serca

Położenie: centrum klatki piersiowej

Element: powietrze

Kolor: zielony

Tematy: miłość, współczucie, więź, akceptacja, oddech

Anahata to most między dolnymi (bardziej „ziemskimi”) a górnymi (bar-
dziej „duchowymi”) czakrami. Otwarta czakra serca oznacza zdolność
do kochania bezwarunkowo, współczucia dla siebie i innych. Zamknięta
może dawać poczucie izolacji, żalu, lub nadmiernego poświęcania się.

Pytania do refleksji: - Czy potrafię być życzliwy dla siebie tak samo
jak dla innych? - Czy moja „miłość” ma w sobie granice — czy jest przy-
musem bycia potrzebnym?

W tradycji wedyjskiej serce (hridaya) to siedziba At-
mana.RamanaMaharshi lokalizował Jaźń w „duchowym sercu”
— nie anatomicznym organie, ale przestrzeni czystej świadomo-
ści.

5. Vishuddha — czakra gardła

Położenie: gardło

Element: eter (akasha)

Kolor: niebieski

Tematy: komunikacja, ekspresja, prawda, słuchanie, twórczość słowna

56



Vishuddha dotyczy naszej zdolności do wyrażania prawdy i słuchania
innych. Zrównoważona daje jasną komunikację, autentyczność, zdol-
ność do wyrażania siebie. Zablokowana może manifestować się jako
trudności w mówieniu prawdy, problemy z głosem, lub nadmierne ga-
dulstwo.

Pytania do refleksji: - Czy mówię to, co naprawdę mam na myśli —
czy to, co „wypada”? - Czy potrafię słuchać, nie przygotowując w głowie
odpowiedzi?

6. Ajna — czakra trzeciego oka

Położenie: między brwiami

Element: światło/umysł

Kolor: indygo

Tematy: intuicja, wizja, mądrość, wgląd, koncentracja

Ajna to „trzecie oko” — centrum wewnętrznej percepcji i intuicji.
Otwarta daje jasność umysłu, zdolność do widzenia głębszych wzor-
ców, silną intuicję. Zablokowana może dawać trudności z koncentracją,
brak wyobraźni lub — z drugiej strony — skłonność do ucieczki w fan-
tazje i oderwania od faktów.

Pytania do refleksji: - Czy potrafię zobaczyć różnicę między faktem
a interpretacją? - Czy moja „intuicja” jest cicha i klarowna— czy głośna
i nerwowa?

7. Sahasrara — czakra korony

Położenie: czubek głowy

Element: poza elementami / czysta świadomość

Kolor: fioletowy lub biały

Tematy: jedność, transcendencja, oświecenie, połączenie z absolutem

Sahasrara to „tysiąc-płatkowy lotos” — brama do nieskończoności. Gdy
jest otwarta, doświadczamy głębokiego połączenia z czymś większym

57



niż my sami, stanów jedności, oświecenia. To nie tyle czakra do „otwie-
rania”, co przestrzeń, która odsłania się naturalnie, gdy pozostałe są
zharmonizowane.

Pytania do refleksji: - Czy w moim życiu jest choć chwila ciszy bez
celu? - Czy szukam „doświadczeń” — czy raczej uczę się prostego bycia?

Czakry jako mapa psychiki: trzy krótkie historie
Jeśli słowo „energia” cię zniechęca, potraktuj czakry jak mapę doświad-
czenia. Nie musisz niczego „wierzyć”. Wystarczy, że zobaczysz, co ta
mapa potrafi opisać.

Historia 1: Muladhara — gdy świat staje się zagrożeniem

Ktoś traci pracę albo boi się, że ją straci. Nagle wszystko sztywnieje:
ciało jest napięte, sen płytki, umysł nie może przestać liczyć. To nie jest
„problem duchowy”. To często najprostsza reakcja systemu: bezpieczeń-
stwo jest zagrożone.

Praktyka na dziś: zanim zaczniesz rozwiązywać życie w głowie, zadbaj
o podstawy. Ciepły posiłek, spacer, kontakt z człowiekiem, krótka prak-
tyka oddechu. Ziemia najpierw, niebo potem.

Historia 2: Anahata — gdy dobroć staje się poświęceniem

Ktoś jest „dobry” dla wszystkich. Pomaga, wspiera, ratuje. A w środku
rośnie żal. Serce daje, ale nie umie prosić. I w pewnymmomencie pęka:
wybuch, ciche obrażenie, odcięcie.

Praktyka na dziś: jedno uczciwe zdanie. Nie agresja. Nie dramat.
Prawda. „Nie dam rady dziś”. „Potrzebuję odpoczynku”. „Chcę, żebyś
mnie wysłuchał, nie naprawiał”.

Historia 3: Vishuddha — gdy prawda zostaje w gardle

Ktoś miesiącami milczy, bo „nie chce konfliktu”. A potem mówi w
końcu, ale ostrzej niż chciał. To częsty paradoks: gdy prawda jest
blokowana, wraca jako wybuch.

58



Praktyka na dziś: trenuj prawdę w małych dawkach. Jedno zdanie, spo-
kojnie, na czas. Vishuddha to nie „mówienie wszystkiego”. Tomówienie
tego, co trzeba, w sposób, który nie pali ciebie i innych.

Ajna — trzecie oko: głębsze spojrzenie
Ze względu na szczególne znaczenie dla praktyki medytacyjnej, przyj-
rzyjmy się bliżej czakrze ajna.

Symbolika trzeciego oka

W tradycji indyjskiej trzecie oko (często przedstawiane jako pionowe
oko na czole Śiwy) symbolizuje:

• Wewnętrzną wizję — zdolność widzenia prawdy poza po-
wierzchnią zjawisk

• Zniszczenie iluzji — oko Śiwy może spalić złudzenia
• Jedność przeciwieństw — to miejsce, gdzie ida (księżyc) i pin-
gala (słońce) łączą się

Ajna w praktyce

W ajna czakrze dwa główne kanały energetyczne (ida i pingala) spotykają
się przed wejściem do kanału centralnego (sushumna). To sprawia, że
koncentracja na tym punkcie ma szczególne znaczenie:

• Wspiera koncentrację — punkt ajna bywa używany jako „ko-
twica” uwagi

• Ułatwia wyciszenie — u części osób skupienie na jednym
punkcie pomaga uspokoić gonitwę myśli

• Łączy się z wglądem — w tradycji opisuje się go jako centrum
„intuicji”; warto traktować to jako język doświadczenia, nie jako
twarde twierdzenie neurobiologiczne

Praktyka: Koncentracja na trzecim oku

1. Usiądź wygodnie z prostym kręgosłupem
2. Zamknij oczy i weź kilka głębokich oddechów

59



3. Skieruj delikatną uwagę na punkt między brwiami
4. Nie marszcz czoła — to ma być łagodne skierowanie
5. Możesz wyobrazić sobie światło w tym miejscu
6. Trwaj tak przez 5–15 minut, delikatnie wracając uwagą, gdy się

rozprasza

Bezpieczeństwo: kiedy odpuścić albo zmienić kotwicę

Zrezygnuj z tej praktyki (albo skróć ją do 1–2 minut), jeśli pojawia się:

• ból głowy, napięcie oczu/czoła lub „ciśnienie” w głowie
• narastający niepokój, panika, derealizacja lub poczucie odkleje-
nia

• bezsenność po praktyce (u części osób skupienie „w głowie” zbyt
pobudza)

Bezpieczna alternatywa (zamiast trzeciego oka): przenieś uwagę
na oddech w nozdrzach albo na ruch klatki piersiowej. Praktykuj 5–10
minut, z nastawieniem „łagodnie wracam” zamiast „muszę się skupić”.

Gdy umysł skupiony jest w trikuti (punkciemiędzy brwiami), otwie-
rają się bramy wielkiego wyzwolenia.

Kundalini — uśpiona energia
W tradycji tantrycznej mówi się o kundalini — energii przedstawianej
jako zwinięty wąż u podstawy kręgosłupa (w muladhara). Gdy kundalini
się „budzi” i wznosi przez sushumna, otwiera kolejne czakry, prowadząc
do rozszerzonych stanów świadomości.

Ostrzeżenie

Praktyki bezpośrednio zmierzające do „obudzenia kundalini” mogą być
intensywne i nie są zalecane bez doświadczonego nauczyciela. Sponta-
niczne przebudzenia kundalini zdarzają się czasem nawet bez świadomej
praktyki i mogą być dezorientujące.

60



Bezpieczniejsza droga to stopniowe oczyszczanie i równoważenie czakr
przez: - Pranayamę (szczególnie Nadi Shodhana) - Asany jogi - Medytację
- Etyczny styl życia - Pracę z emocjami i ciałem

Gdy energia jest gotowa, wzniesie się naturalnie.

Trzecie oko w innych tradycjach
Koncepcja „wewnętrznego oka” pojawia się w wielu tradycjach:

Chrześcijaństwo: Jezus mówił: „Światłem ciała jest oko. Jeśli twoje
oko jest czyste, całe twoje ciało będzie w świetle” (Mt 6:22). Wielu inter-
pretuje to jako odniesienie do oka duszy.

Sufizm:Mówi się o „oku serca” (ayn-al-qalb), które widzi Bożą prawdę
ukrytą przed zwykłym wzrokiem.

Taoizm: Punkt między brwiami nazywany jest „bramą nieba” i jest
używany w medytacji taoistycznej.

Ta uniwersalność może sugerować, że chodzi o doświadczenie we-
wnętrznej percepcji, dostępne praktykującym różnych tradycji (choć
język wyjaśnień i symbole bywają odmienne).

Praktyczne podejście do czakr
Nie musisz wierzyć w istnienie czakr jako obiektywnych bytów, żeby
korzystać z tego systemu. Możesz traktować go jako:

• Mapę stanów psychosomatycznych — każda czakra odpo-
wiada pewnym tematom życiowym i obszarom ciała

• Narzędzie diagnostyczne — pozwala zlokalizować, gdzie w
ciele/psychice jest napięcie lub blokada

• Strukturę dla praktyki — daje ramy do systematycznej pracy
z sobą

Codzienna praktyka równoważenia

Oto prosta praktyka do codziennego użytku:

1. Usiądź wygodnie, zamknij oczy

61



2. Weź kilka głębokich oddechów
3. Skieruj uwagę na podstawę kręgosłupa (muladhara). Poczuj zako-

rzenienie. Kilka oddechów.
4. Przesuń uwagę do podbrzusza (swadhisthana). Poczuj płynność.

Kilka oddechów.
5. Przesuń do splotu słonecznego (manipura). Poczuj siłę. Kilka odde-

chów.
6. Przesuń do serca (anahata). Poczuj miłość. Kilka oddechów.
7. Przesuń do gardła (vishuddha). Poczuj przestrzeń. Kilka oddechów.
8. Przesuń między brwi (ajna). Poczuj jasność. Kilka oddechów.
9. Przesuń na czubek głowy (sahasrara). Poczuj otwarcie. Kilka odde-

chów.
10. Poczuj całe ciało jako jedność. Trwaj chwilę.
11. Zakończ kilkoma głębokimi oddechami.

Ta praktyka zajmuje 10–15 minut i może być świetnym początkiem lub
zakończeniem dnia.

Integracja z naukami wedyjskimi
System czakr nie jest osobną nauką — łączy się z tym, co już omawiali-
śmy:

• Guny manifestują się różnie w różnych czakrach. Tamas może
blokować dolne czakry (letarg, lęk). Radźas może nadmiernie
pobudzać środkowe (ambicja, gniew). Sattwa wspiera harmonię
wszystkich.

• Pranamaya kosha (powłoka energii życiowej z Taittiriya Upa-
niszady) to właśnie ta warstwa, w której „mieszkają” czakry i nadi.

• Praktyka sakshi (świadka) może być stosowana do obserwowa-
nia odczuć w różnych czakrach bez utożsamiania się z nimi.

Ostatecznie, wszystkie te mapy — powłoki, czakry, guny — są narzę-
dziami. Celem nie jest perfekcyjne „naprawienie” systemu energetycz-
nego, ale rozpoznanie siebie jako świadomości, która to wszystko obser-
wuje i przenika.

62



Rozdział 9

Podsumowanie
Ta część porządkuje mapę: karma, dharma, guny i maya to nie „egzo-
tyka”, tylko język opisu wzorców cierpienia i wolności. Najważniejsze:
nie używaj tej mapy do oceniania siebie — używaj jej do widzenia.

Trzy zdania, które warto pamiętać
1. Karma to nie wyrok — to mechanizm skutków i nawyków, który

można przestawiać małymi decyzjami.
2. Dharma to kompas: „co chroni dobro?” zamiast „jak wygrać?”.
3. Maya to nie nicość — to hipnoza jednej interpretacji wziętej za

fakt.

Jedna praktyka na 7 dni: STOP (z historii do faktów)
Rób STOP zawsze, gdy czujesz napięcie „węża” w ciele (mail, wiado-
mość, spojrzenie, myśl). Wystarczą dwa oddechy, nazwanie historii i
jeden mądry krok.

• Praktyka: Protokół: STOP
• Jeśli masz czas: Dziennik interpretacji

Wgląd bez korekty zachowania bywa tylko bardziej wyrafino-
waną formą autopilota.

Pytanie na drogę
Jaki „film” najczęściej bierzesz za fakt — i jakie jedno pytanie możesz
zadać, żeby zebrać dane zamiast domysłów?

63



III: Praktyki



Rozdział 10

Yama i niyama — etyka w praktyce
(bez moralizowania)
W tradycji jogi etyka nie jest ozdobą. Jest warunkiem stabilnej praktyki:
jeśli w relacjach, słowach i decyzjach jest chaos, umysł będzie niespo-
kojny, a medytacja stanie się ucieczką. Yama i niyama to dziesięć pro-
stych zasad, które porządkują „grunt” pod oddech, mantrę i uważność.

Czym są yama i niyama?
W Jogasutrach Patańdżalego yama i niyama poprzedzają asanę i pranay-
amę. To mówi coś ważnego: zanim regulujesz oddech, reguluj intencję.

• Yama — „jak obchodzę się ze światem”: relacje, słowo, granice,
wpływ na innych.

• Niyama — „jak obchodzę się ze sobą”: nawyki, higiena umysłu,
postawa wobec praktyki.

Etyka w jodze to nie bycie „grzecznym”. To redukcja tarcia: mniej
szkody, mniej kłamstwa, mniej rozproszenia — więcej jasności.

Dziesięć zasad jako narzędzia

1) Yama (relacja ze światem)

1. Ahimsa (nieszkodzenie) — wybieraj działanie, które nie do-
kłada cierpienia (także w słowach i tonie).

2. Satya (prawda) — mów prawdę tak, żeby nie robić z niej broni.
3. Asteya (niekradzenie) — nie bierz czasu, uwagi i energii in-

nych „po cichu” (np. manipulacją, presją).
4. Brahmacharya (umiarkowanie) — nie karm kompulsji; wy-

bieraj energię, która wspiera długą drogę.

65



5. Aparigraha (niechciwość / niegromadzenie) — odpuszczaj
„więcej, więcej” jako strategię bezpieczeństwa.

2) Niyama (relacja ze sobą)

1. Shaucha (czystość) — porządek w tym, co wpuszczasz do umy-
słu (treści, rozmowy, bodźce).

2. Santosha (zadowolenie) — doceniaj to, co jest, bez rezygnacji
z rozwoju.

3. Tapas (dyscyplina)—małe, regularne „tak” dla praktyki mimo
nastroju.

4. Svadhyaya (samopoznanie) — obserwuj wzorce: co urucha-
mia reakcję, jaka jest historia, jaki koszt.

5. Ishvara pranidhana (oddanie) — działaj najlepiej, jak potra-
fisz, ale nie buduj tożsamości na wyniku.

Metafora współczesna: „kontrakt jakości”
Jeśli pracowałeś(-aś) kiedyś z procesami jakości, wiesz: nie chodzi o per-
fekcję — chodzi o standard, który zmniejsza liczbę błędów i ich koszt.
Yama i niyama są takim standardem dla życia wewnętrznego: mniej
„wycieków energii”, mniej konfliktów, mniej auto‑sabotażu.

Praktyka: kontrakt 7 dni (1 yama + 1 niyama)
Wybierz jedną zasadę z yamy i jedną z niyamy. Na 7 dni nie „naprawiaj
siebie” — tylko testuj zachowanie.

Krok 1 (wybór): wybierz po jednej zasadzie.

• Yama (przykłady): ahimsa w słowach / satya bez agresji / apari-
graha w zakupach

• Niyama (przykłady): tapas (minimum praktyki) / shaucha (dieta
bodźców) / svadhyaya (dziennik reakcji)

Krok 2 (minimum): zapisz jedno zdanie‑standard:
• „Przez 7 dni nie podnoszę tonu w konflikcie; jeśli rośnie napięcie,
robię pauzę i wracam do faktów.”

66



• „Przez 7 dni nie scrolluję rano; zamiast tego robię 3 minuty od-
dechu.”

Krok 3 (pomiar): codziennie wieczorem jedno zdanie:

• „Gdzie dziś utrzymałem(-am) standard, a gdzie go złamałem(-am)
— i co było wyzwalaczem?”

Krok 4 (korekta, nie kara): jeśli złamiesz standard, nie dodawaj sa-
mokrytyki. Dodaj jeden warunek, który następnym razem ułatwi wybór
(np. mikro‑pauza, jedno pytanie, jedno przypomnienie).

To nie jest próba „bycia dobrym”. To jest próba bycia spójnym —
a spójność uspokaja umysł.

Zamykanie pętli: etyka → praktyka → relacja
Najczęstszy błąd to medytować „przeciw” życiu: robić praktykę rano, a
potem cały dzień karmić stare wzorce wmailach, rozmowach i w napię-
ciu. Yama i niyama są mostem: przenoszą praktykę do mowy, decyzji i
reakcji.

Na koniec wybierz jeden „punkt transferu” w dniu: przed odpisaniem,
przed rozmową, przed wejściem w telefon. Wstaw tam jedną pauzę. To
często jest prawdziwa praktyka.

67



Rozdział 11

Pranayama — praktyki oddechowe
W tej części traktujemy oddech jak narzędzie regulacji — proste, do-
stępne i zaskakująco skuteczne, gdy robione łagodnie i regularnie. Sku-
piamy się na praktykach bezpiecznych dla większości osób oraz na tym,
jak nie wpaść w typowe pułapki „zbyt mocno, zbyt szybko”.

Czym jest pranayama?
Pranayama to czwarta gałąź ośmiostopniowej ścieżki jogi Patańdżalego.
„Prana” to energia życiowa, „ayama” to kontrola lub rozszerzenie. Pra-
nayama to więc regulacja oddechu, by wpłynąć na przepływ życiowej
energii.

Po ustabilizowaniu postawy (asana) następuje praca z oddechem
— regulacja wdechu i wydechu. — (parafraza, Jogasutry 2.49)

Oddech jest pomostem między ciałem a umysłem. Gdy jesteś zestre-
sowany, oddech jest płytki i szybki. Gdy jesteś spokojny, oddech jest
głęboki i powolny. Ale działa to w obie strony — zmieniając oddech,
zmieniasz stan umysłu. To jeden z najprostszych i najbardziej bezpo-
średnich sposobów wpływania na własną świadomość.

Nadi Shodhana — oczyszczanie kanałów energii

Czym jest?

Nadi Shodhana (przemienne oddychanie przez nozdrza) to jedna z pod-
stawowych praktyk pranayamy. „Nadi” to kanały energii, „shodhana” to
oczyszczanie.

Według tradycji jogicznej w ciele istnieją trzy główne kanały energii
(nadi):

68



• Ida — kanał księżycowy, biegnie po lewej stronie, związany z
chłodzeniem, spokojem, intuicją

• Pingala — kanał słoneczny, biegnie po prawej stronie, związany
z ciepłem, aktywnością, analizą

• Sushumna — kanał centralny, przez który może wznosić się
energia kundalini

Nadi Shodhana równoważy ida i pingala, otwierając centralny kanał su-
shumna. Gdy — według tradycji — energia płynie swobodniej przez su-
shumnę, umysł łatwiej się wycisza i staje się bardziej gotowy do medy-
tacji.

Korzyści

• Może uspokajać układ nerwowy
• W części badań wiąże się z obniżeniem ciśnienia krwi
• Może wspierać czujność przy mniejszym stresie
• Może przygotowywać do medytacji

Jak praktykować

Przygotowanie:

• Na pusty żołądek (rano idealne)
• Usiądź wygodnie — skrzyżowane nogi lub krzesło
• Kręgosłup prosty

Mudra (pozycja ręki):

• Prawa ręka do twarzy, lewa na kolanie
• Zegnij palec wskazujący i środkowy
• Kciuk zamyka prawe nozdrze, serdeczny i mały — lewe

Technika:

1. Zamknij prawe nozdrze kciukiem
2. Wdech przez lewe (powoli, głęboko)
3. Zamknij oba nozdrza na moment (opcjonalne)
4. Otwórz prawe, wydech przez prawe
5. Wdech przez prawe

69



6. Zamknij oba (opcjonalne)
7. Wydech przez lewe — to jedna runda

Powtórz 5–10 rund. Praktykuj 5–15 minut dziennie.

Wskazówki:

• Oddech powolny, bez forsowania
• Wdech i wydech równej długości
• Koncentruj się na ścieżce oddechu
• Zawsze kończ wydechem przez lewe

Najczęstsze błędy (które robi prawie każdy na początku):

• zbyt szybkie tempo („żeby już było zrobione”)
• unoszenie barków i napięcie w szyi
• forsowanie głębokości oddechu zamiast łagodności
• zaciskanie nosa zbyt mocno (dyskomfort, rozproszenie)
• praktyka przy mocno zatkanym nosie (lepiej wtedy odpuścić albo
zrobić tylko dłuższe wydechy bez mudry)

Skala trudności (żeby nie wchodzić od razu na „za dużo”):
• Minimum: 3 rundy + 3 spokojne oddechy na końcu (ok. 1–3
min)

• Standard: 5–10 rund (5–15 min)
• Zaawansowane: zatrzymania oddechu (kumbhaka) tylko po
dłuższym czasie praktyki i pod okiem nauczyciela

Plan 7 dni (bez presji, ale codziennie)

Największą moc ma regularność, nie heroizm. Jeśli masz wrażenie, że
nie masz czasu, zacznij od minimum i nie negocjuj z umysłem.

1. Dzień 1–2: 3 rundy (zajmie ok. 2–3 min)
2. Dzień 3–4: 5 rund
3. Dzień 5–6: 8 rund
4. Dzień 7: 10 rund + minuta ciszy po praktyce

Po praktyce zadaj sobie jedno pytanie: „Jaki jest mój stan teraz?”. Nie
oceniaj. Zauważ.

70



Mini‑wariant (1 minuta): zrób po prostu 3 spokojne cykle
wdech/wydech przez nos, wydłużając wydech. Jeśli umysł pro-
testuje — to właśnie jest moment praktyki.

Bezpieczeństwo: kiedy zwolnić lub odpuścić

Pranayama jest prosta, ale nie zawsze „lekka”. W razie wątpliwości wy-
bieraj łagodność. To książka, nie opieka medyczna.

Zwolnij albo przerwij praktykę, jeśli:

• masz zawroty głowy, mroczki przed oczami, mdłości
• oddech staje się nerwowy, pojawia się panika
• czujesz ból w klatce piersiowej lub kołatanie serca

Szczególną ostrożność zachowaj, jeśli masz problemy kardiologiczne,
nieuregulowane nadciśnienie, zaburzenia oddechowe lub jesteś w trak-
cie leczenia, które wpływa na układ krążenia albo nerwowy. W takich
przypadkach nie praktykuj zatrzymań oddechu bez konsultacji z leka-
rzem i doświadczonym nauczycielem.

Zaawansowana wersja: Z zatrzymaniem oddechu

Po miesiącach regularnej praktyki podstawowej wersji, pod okiem do-
świadczonego nauczyciela, można dodać zatrzymanie oddechu (kum-
bhaka). To znacząco pogłębia praktykę, ale wymaga ostrożności.

Zalecany stosunek dla zaawansowanych: wdech: zatrzymanie: wydech
= 1:4:2

Na przykład: - 4 sekundy wdechu - 16 sekund zatrzymania - 8 sekund
wydechu

71



Ważne ostrzeżenie: Zatrzymanie oddechu praktykuj tylko
pod okiem doświadczonego nauczyciela. Nieprawidłowa prak-
tyka kumbhaki może zaszkodzić — prowadzić do zawrotów głowy,
niepokoju lub zaburzeń energetycznych. Jeśli praktykujesz sam,
pozostań przy podstawowej wersji bez zatrzymania.

Najczęstsze błędy (i bezpieczna korekta)
Jeśli to twój pierwszy kontakt z pranayamą, trzy rzeczy robią największą
różnicę:

1. Nie ścigaj intensywności. Lepiej 70% możliwości przez mie-
siąc, niż 110% przez trzy dni.

2. Wybieraj regularność nad „idealną sesję”. 3–5 minut co-
dziennie wygra z jedną długą sesją raz na tydzień.

3. Zawsze kończ uziemieniem. Chwila kontaktu ze stopami,
spokojny wydech, łagodne spojrzenie na otoczenie.

Jeśli w trakcie dnia potrzebujesz szybkiej regulacji, wróć do prostego
narzędzia: wydłużonego wydechu.

Jeśli chcesz zobaczyć częste pułapki (forsowanie, perfekcjonizm, pogoń
za doznaniami) i korekty, zajrzyj do rozdziału: Najczęstsze błędy i ko-
rekty.

72



Rozdział 12

Joga ciała — asana jako narzędzie
samopoznania
Gdy na Zachodzie mówimy „joga”, często myślimy o pozycjach fizycz-
nych— staniu na głowie, skrętach, rozciąganiu. To ważna część tradycji,
ale tylko jej fragment. W tym rozdziale zbadamy asanę jako integralną
część ścieżki duchowej, nie tylko gimnastykę.

Asana w kontekście ośmiostopniowej ścieżki
W Jogasutrach Patańdżalego asana jest trzecim stopniem ośmiostopnio-
wej ścieżki (ashtanga):

1. Jama — etyczne zasady (nieprzemoc, prawdomówność, itp.)
2. Nijama — osobista dyscyplina (czystość, zadowolenie, praktyka)
3. Asana — stabilna i wygodna pozycja
4. Pranayama — kontrola oddechu
5. Pratyahara — wycofanie zmysłów
6. Dharana — koncentracja
7. Dhyana — medytacja
8. Samadhi — zjednoczenie

Zauważ: asana przygotowuje do pranayamy, pranayama do wycofania
zmysłów, itd. Ciało musi być stabilne i wygodne, żebyś mógł siedzieć w
medytacji bez rozproszenia bólem czy dyskomfortem.

̞˳रसुखमासनम् (Sthira sukham asanam) — Asana powinna być sta-
bilna i wygodna. — Jogasutry 2.46

To jedna z niewielu wzmianek o asanie w Jogasutrach. Patańdżali nie
podaje listy pozycji — bo dla niego asana oznacza przede wszystkim
umiejętność siedzenia w spokoju przez dłuższy czas.

73



Hatha Joga — joga siły
Szczegółowe opisy pozycji fizycznych pochodzą głównie z tradycji ha-
tha jogi, rozwiniętej później (ok. IX–XV w.). Teksty jak Hatha Yoga
Pradipika czy Gheranda Samhita opisują dziesiątki asan, ćwiczeń od-
dechowych i technik oczyszczających.

„Hatha” zwykle tłumaczy się jako „siła” lub „wysiłek”, ale w tradycji
bywa też symbolicznie interpretowana jako połączenie przeciwieństw:
„ha” = słońce, „tha” = księżyc. Hatha Joga ma łączyć przeciwstawne
energie w ciele i umyśle.

Asana jako medytacja w ruchu
Gdy asana wykonywana jest z uważnością, staje się medytacją. Każde
rozciągnięcie, każda pozycja to nie tylko praca z mięśniami — to okazja
do:

• Obserwacji odczuć — co czuję w ciele? Gdzie jest napięcie,
gdzie rozluźnienie?

• Pracy z oddechem — czy oddycham swobodnie? Gdzie od-
dech się zatrzymuje?

• Rozpoznawania wzorców mentalnych — czy pojawia się
opór? Chęć rywalizacji? Zniecierpliwienie?

• Praktyki nieprzywiązania — czy mogę pozostać spokojny,
gdy pozycja jest trudna?

Ciało jest świątynią Atmana. Praktyka asany to nie ucieczka
od ciała w „duchowość”, ale głębsze zamieszkanie w ciele — z
uwagą, szacunkiem i świadomością.

Kluczowe asany i ich znaczenie

Tadasana — pozycja góry

Jak wykonać: Stań prosto, stopy razem lub lekko rozstawione. Rów-
nomiernie rozłóż ciężar ciała. Wyciągnij kręgosłup ku górze, ramiona

74



luźno wzdłuż ciała. Poczuj zakorzenienie w ziemi i jednocześnie wydłu-
żenie ku niebu.

Znaczenie: Tadasana uczy fundamentalnej postawy — zakorzenienia
i godności. To pozycja wyjściowa dla wielu innych asan. Może wyda-
wać się „niczym” — przecież tylko stoisz — ale właśnie w tym „niczym”
można odkryć wiele o swojej postawie, napięciach i nawykach.

Aspekt duchowy:Góra jest symbolem stałości pośród zmian. Prakty-
kując Tadasanę, kultywujesz wewnętrzną stabilność — coś, co pozostaje
niewzruszone, gdy wokół szaleją burze życia.

Vrikshasana — pozycja drzewa

Jakwykonać: ZTadasany przenieś ciężar na jedną nogę. Drugą stopę
połóż na wewnętrznej stronie uda lub łydki (nie na kolanie!). Złóż dłonie
przed klatką piersiową lub wyciągnij ramiona nad głowę. Znajdź punkt
skupienia wzroku.

Znaczenie: Vrikshasana rozwija równowagę, koncentrację i zakorzenie-
nie. Zmusza do obecności — trudno utrzymać równowagę, gdy myśli
błądzą.

Aspekt duchowy: Drzewo jest zakorzenione w ziemi, ale rośnie ku
niebu. Podobnie praktykujący jest zakorzeniony w codziennym życiu,
ale aspiruje ku wyższemu.

Adho Mukha Svanasana — pies z głową w dół

Jakwykonać:Z pozycji na czworakach wypchnij biodra ku górze, pro-
stując ręce i nogi (na ile to możliwe bez wysilania). Głowa zwisa swobod-
nie między ramionami.

Znaczenie: Ta pozycja rozciąga całe ciało — ramiona, kręgosłup, ścię-
gna podkolanowe. Wzmacnia ręce i nogi. Jest jednocześnie pozycją od-
poczynku i wysiłku.

Aspekt duchowy: Odwrócona perspektywa — głowa niżej niż serce
— może symbolizować pokorę i odwrócenie nawykowego sposobu pa-
trzenia na świat.

75



Balasana — pozycja dziecka

Jak wykonać: Uklęknij, usiądź na piętach, a następnie złóż się do
przodu, opuszczając czoło na podłogę. Ręce możesz wyciągnąć przed
siebie lub ułożyć wzdłuż ciała.

Znaczenie: Pozycja odpoczynku, regeneracji, wycofania. Łagodnie
rozciąga dolną część pleców.

Aspekt duchowy: Powrót do pozycji embrionalnej, do poczucia bez-
pieczeństwa i poddania się. Balasana uczy odpuszczania, oddawania cię-
żaru ziemi.

Savasana — pozycja trupa

Jak wykonać: Połóż się na plecach, nogi lekko rozstawione, stopy opa-
dają na boki. Ręce odsunięte od ciała, dłonie do góry. Zamknij oczy.
Rozluźnij każdą część ciała.

Znaczenie: Choć wygląda na najprostszą, Savasana jest uważana za
jedną z najtrudniejszych asan. Wymaga całkowitego rozluźnienia bez
zasypiania — świadomego odpoczynku.

Aspekt duchowy: Symboliczne „umieranie” dla napięć, trosk, tożsa-
mości. Praktyka Savasany to ćwiczenie odpuszczania — kluczowej umie-
jętności duchowej.

Śmierć to nie koniec — to transformacja. W Savasanie ćwiczymy
umieranie dla starego, by odrodzić się ze świeżością.

Surya Namaskar — powitanie słońca
Surya Namaskar to sekwencja kilkunastu pozycji wykonywanych płyn-
nie, w rytm oddechu. Tradycyjnie praktykowana o świcie, twarzą do
wschodzącego słońca.

Korzyści

• Rozgrzewa całe ciało

76



• Łączy ruch z oddechem
• Rozwija płynność i koordynację
• Może być formą medytacji w ruchu

Bezpieczeństwo i podejście

Surya Namaskar jest piękną praktyką, ale łatwo zrobić ją „ambitnie” za-
miast mądrze. Jeśli dopiero zaczynasz, potraktuj tę sekwencję jak naukę
alfabetu, nie jak test formy.

Zwolnij i uprość, jeśli:

• masz bóle lub urazy nadgarstków, barków, kręgosłupa lub kolan
• masz nieuregulowane nadciśnienie albo problemy kardiologiczne
• masz zawroty głowy, mdłości, „mroczki” lub ból (ostry) podczas
praktyki

Jeśli masz wątpliwości, praktykuj pod okiem nauczyciela i wybieraj ła-
godniejsze asany (np. Tadasana, Balasana, Savasana).

Wariant dla początkujących (6 ruchów, bez „siłowych” ele-
mentów)

Jeśli chcesz zacząć bez przeciążania nadgarstków i pleców, zrób prosty
wariant:

1. Pranamasana — chwila oddechu
2. Hasta Uttanasana — delikatne uniesienie rąk (bez forsowania wy-

gięcia)
3. Uttanasana — skłon w przód (kolana mogą być ugięte)
4. Krok do tyłu do Adho Mukha Svanasana (pies z głową w dół) albo

przejście do Balasany (pozycja dziecka)
5. Krok do przodu do Uttanasany
6. Powrót do Pranamasany

Zacznij od 2–4 rund, powoli. Jakość oddechu jest ważniejsza niż liczba
rund.

77



Podstawowa sekwencja (12 pozycji)

1. Pranamasana (modlitwa) — stań, dłonie złożone przed klatką pier-
siową

2. Hasta Uttanasana — ręce do góry, delikatne wygięcie do tyłu
3. Uttanasana — skłon w przód
4. Ashwa Sanchalanasana — wykrok (jedna noga do tyłu)
5. Dandasana/Phalakasana — deska
6. Ashtanga Namaskara — osiem punktów dotyka ziemi
7. Bhujangasana — kobra
8. Adho Mukha Svanasana — pies z głową w dół
9. Ashwa Sanchalanasana — wykrok (druga noga do przodu)
10. Uttanasana — skłon w przód
11. Hasta Uttanasana — ręce do góry
12. Pranamasana — dłonie przed klatką piersiową

To jedna runda. Tradycyjnie wykonuje się 12 rund (lub wielokrotności
12), zmieniając nogę rozpoczynającą co drugą rundę.

Oddech synchronizuje się z ruchem, ale konkretne wskazówki różnią
się między szkołami i zależą od tempa oraz wariantu sekwencji. Jeśli
praktykujesz z nauczycielem — trzymaj się jego prowadzenia.

Joga a nauka
Współczesne badania sugerują liczne korzyści regularnej praktyki jogi:

• Redukcja kortyzolu — hormonu stresu
• Poprawa tonusu nerwu błędnego — co wspiera relaksację i
trawienie

• Zwiększenie elastyczności i siły — bez obciążania stawów
• Poprawa równowagi — szczególnie ważna z wiekiem
• Zmniejszenie objawów lęku i depresji
• Poprawa jakości snu

Mechanizmy te obejmują zarówno bezpośrednie efekty ruchu, jak i
efekty świadomego oddechu oraz relaksacji towarzyszących dobrze pro-
wadzonej praktyce.

78



Praktyczne wskazówki

Jak zacząć?

1. Znajdź dobrego nauczyciela — przynajmniej na początek.
Unikniesz wielu błędów i urazów.

2. Zacznij od prostych asan— nie próbuj od razu stać na głowie.
Tadasana, Balasana, Savasana to świetny początek.

3. Słuchaj ciała — ból ostry to sygnał STOP. Łagodne rozciągnię-
cie jest OK, ale nie forsuj.

4. Praktykuj regularnie — lepiej 15 minut dziennie niż godzina
raz w tygodniu.

5. Na pusty żołądek — lub przynajmniej 2–3 godziny po posiłku.

Intencja

Przed praktyką warto ustalić intencję. Nie musi być wielka — może to
być po prostu: „Praktykuję z uważnością” lub „Dzisiaj słucham ciała”
lub „Ofiaruję tę praktykę dla dobra wszystkich istot.”
Intencja przesuwa praktykę z poziomu „ćwiczeń” na poziom sadhany
— duchowej praktyki.

Asana jako lustro
Sposób, w jaki praktykujesz asanę, często odzwierciedla sposób, w jaki
żyjesz:

• Czy forsujesz się ponad możliwości, czy dajesz sobie przestrzeń?
• Czy porównujesz się z innymi, czy skupiasz się na własnym do-
świadczeniu?

• Czy zniechęcasz się trudnościami, czy traktujesz je jako nauczy-
cieli?

• Czy oddychasz swobodnie, czy wstrzymujesz oddech w stresie?

Obserwując te wzorce na macie, możesz je rozpoznać w życiu codzien-
nym. I odwrotnie— zmieniając je namacie, zaczynasz zmieniać je poza
nią.

79



Joga nie polega na tym, czy dotkniesz palcami stóp. Polega na
tym, czego uczysz się po drodze.

Praktyka asany, prowadzona z uwagą i pokorą, staje się laboratorium sa-
mopoznania. Ciało staje się nauczycielem, a każda pozycja— pytaniem
i odpowiedzią jednocześnie.

80



Rozdział 13

Moc mantry — wibracja dźwięku i
medytacja przez słowo
W tradycji wedyjskiej dźwięk ma szczególne znaczenie. Wedy same na-
zywane są śruti — „to, co usłyszane”. Słowo wedyjskie nie było pierwot-
nie pisane, lecz przekazywane ustnie z pokolenia na pokolenie, z mi-
strzowską precyzją wymowy. Mantra — święty dźwięk — jest jednym z
najpotężniejszych narzędzi transformacji świadomości.

Czym jest mantra?
Słowo „mantra” często wywodzi się od dwóch rdzeni: „man” (umysł) i
„tra” (chronić, wyzwalać). Mantra to więc to, co chroni umysł lub wy-
zwala go z niewoli.

Mantra to nie zwykłe słowo. To specyficzna kombinacja dźwięków, któ-
rej wibracja — według tradycji — mamoc przekształcania świadomości.
Nie chodzi tylko o znaczenie semantyczne, ale o sam dźwięk, jego rezo-
nans w ciele i umyśle.

Na początku było Słowo — i Słowo było u Boga i było boskie. —
(parafraza, Ewangelia Jana 1:1)

Ten fragment Ewangelii Jana ma zaskakująco wiele wspólnego z wedyj-
skim rozumieniem dźwięku jako praenergii stwórczej. W tradycji indyj-
skiej wszechświat wyłonił się z pierwotnej wibracji — z OM.

81



OM — dźwięk absolutu

Symbolika OM

OM (często pisane jako AUM) jest uważane za pramantrę — dźwięk
pierwotny, z którego wyłoniła się cała rzeczywistość. Mandukya Upani-
szada w całości poświęcona jest medytacji nad OM.

Trzy głoski AUM odpowiadają trzem stanom świadomości:

• A — stan czuwania (jagrat), świadomość skierowana na zewnątrz
• U — stan śnienia (swapna), świadomość skierowana do wewnątrz
• M — stan głębokiego snu (suszupti), świadomość bez treści

A po dźwięku M następuje cisza — turiya, czwarty stan, czysta świado-
mość poza trzema pozostałymi.

OM jest jak łuk, Atman jak strzała, a Brahman jak cel. Praktyka
polega na skupieniu tak stabilnym, by „strzała” trafiła — i zlała
się z celem. — (parafraza, Mundaka Upaniszada 2.2.4)

Praktyka intonacji OM

1. Usiądź wygodnie z prostym kręgosłupem
2. Weź głęboki wdech
3. Na wydechu intonuj OM:

• A — szeroko otwarte usta, wibracja w podbrzuszu
• U — usta się zaokrąglają, wibracja przesuwa się do klatki
piersiowej

• M — usta zamknięte, wibracja w głowie
4. Pozwól dźwiękowi naturalnie zanikać w ciszę
5. Siedź w ciszy przez chwilę przed kolejnym OM

Zaleca się 7, 21 lub 108 powtórzeń. Najważniejsze to świadoma, pełna
obecność przy każdym dźwięku.

Wpływ na ciało i umysł

W niektórych badaniach obserwowano, że intonowanie OM może:

82



• wiązać się ze zmianami w obszarach związanych ze stresem i re-
gulacją emocji

• sprzyjać stanom relaksacji (np. wzrostowi aktywności w pasmach
alfa)

• synchronizować oddech z tętnem
• wspierać regulację autonomiczną (m.in. przez wydłużony wy-
dech i wibrację)

Nie musisz wierzyć w metafizyczne znaczenie OM, żeby doświadczyć
jego uspokajającego efektu. Sam akt głębokiego, rezonującego dźwięku
działa na układ nerwowy.

Gayatri Mantra — modlitwa o oświecenie
Gayatri Mantra jest uważana za najświętszą mantrę wedyjską. Pocho-
dzi z Rigwedy i jest modlitwą do Savitry — bóstwa słonecznego, sym-
bolizującego wewnętrzne światło.

Tekst mantry

ॐ भूभुर्वः ˿ः तȗ̌वतुवर्रǼ̱ं भग͵ द̱व˽ धीम̌ह ̏धयो यो नः प्रचोदयात्
Ombhur bhuvah svah Tat savitur varenyam Bhargo devasya dhi-
mahi Dhiyo yo nah prachodayat
— Rygweda 3.62.10

Tłumaczenie

„Medytujemy nad chwałą tego boskiego Słońca, źródła wszystkich świa-
tów. Niech jego świetliste promienie oświecą nasze umysły.”
Lub bardziej swobodnie: „Niech boskie światło oświeci nasz intelekt i
poprowadzi nas ku prawdzie.”

83



Praktyka

Gayatri tradycyjnie recytowana jest o świcie, w południe i o zachodzie
słońca — w momentach przejścia między stanami dnia. Ale można ją
praktykować o dowolnej porze.

Zaleca się 108 powtórzeń (jedna mala — sznur 108 paciorków), ale na-
wet kilka świadomych recytacji ma wartość.

Podczas recytacji możesz wyobrażać sobie złote światło słoneczne wni-
kające do twojego umysłu, rozpraszające ciemność niewiedzy.

Mantry bhakti — oddanie przez dźwięk
W tradycji bhakti (oddania) mantry często zawierają imiona bóstw. Po-
wtarzanie imienia Boga (japa) jest formą modlitwy i medytacji jedno-
cześnie.

Maha Mantra

Hare Kryszna, Hare Kryszna Kryszna Kryszna, Hare Hare
Hare Rama, Hare Rama Rama Rama, Hare Hare — Kali-
Saṇṭāraṇa Upaniszada

Ta mantra, spopularyzowana na Zachodzie przez ruch Hare Kryszna
w latach 60., jest w istocie starożytną praktyką. „Hare” to wołanie do
boskiej energii (Radhy lub Shakti), „Kryszna” i „Rama” to imiona awa-
tarów Wisznu.

Powtarzanie tej mantry ma prowadzić do bhakti — czystej miłości do
Boga, która przekracza ego i prowadzi do wyzwolenia.

Om Namah Shivaya

ॐ नमः ̒शवाय Om Namah Shivaya — Pañcākṣarī mantra (tradycja
śiwaicka)

84



„Kłaniam się Śiwie” — mantra oddania dla wyznawców Śiwy. W trady-
cji bywa interpretowana tak, że pięć sylab (Na‑Mah‑Shi‑Va‑Ya) odnosi
się do pięciu elementów (a czasem także do zmysłów). Praktyka ma pro-
wadzić ku Śiwie — czystej świadomości.

OmMani Padme Hum

Choć to mantra buddyjska (tybetańska), warto ją wspomnieć ze
względu na jej powszechność i piękno:

ॐ म̓ण पद्मे हँू Om Mani Padme Hum — mantra Awalokiteśwary
(buddyzm mahajana)

„Klejnot w lotosie” — mantra współczucia, związana z bodhisattwą
Awalokiteśwarą. W tradycji mówi się, że każda z sześciu sylab odnosi
się do jednego z sześciu światów samsary.

Japa — powtarzanie mantry
Japa to praktyka systematycznego powtarzania mantry. Może być wy-
konywana:

Waikhari — głośno

Mantra wypowiadana na głos. Dobra na początek, angażuje ciało, ła-
twiej utrzymać koncentrację.

Upamshu — szeptem

Ledwo słyszalny szept, tylko wargi się poruszają. Głębsza niż głośna, ale
wciąż z fizycznym komponentem.

Manasik — w umyśle

Mantra powtarzana mentalnie, bez ruchu warg. Najsubtelniejsza
forma, wymagająca większej koncentracji.

85



Ajapa japa

Najwyższy poziom — mantra „powtarza się sama”. Praktykujący nie
musi świadomie powtarzać; mantra staje się tłem świadomości, natural-
nym rytmem bycia.

Mala — sznur do liczenia
Mala to sznur 108 paciorków (lub wielokrotności: 27, 54) używany do
liczenia powtórzeń mantry. 108 jest liczbą świętą w tradycji indyjskiej
(różne interpretacje wiążą ją z astrologią, geometrią, itd.).

Jak używać mali:

1. Trzymaj malę w prawej ręce
2. Zacznij od paciorka obok głównego (meru — „góra”)
3. Przy każdym powtórzeniu mantry przesuń palcem na kolejny pa-

ciorek
4. Gdy dojdziesz do meru, nie przekraczaj go — obróć malę i idź w

przeciwną stronę
5. Meru symbolizuje guru lub bóstwo; przekroczenie go uważa się

za brak szacunku

Nauka a mantra
Badania sugerują, że powtarzanie mantr lub modlitw może:

• obniżać ciśnienie krwi i tętno
• wprowadzać mózg w stan relaksacji (np. fale alfa, theta)
• synchronizować oddech z tętnem (tzw. koherencja sercowa)
• redukować poziom kortyzolu (hormonu stresu)
• zwiększać poczucie dobrostanu i sensu życia

Herbert Benson badał „odpowiedź relaksacyjną” i opisał, że powtarza-
nie dowolnego słowa lub frazy (niekoniecznie religijnej) z zamkniętymi
oczami może wprowadzać w stan głębokiej relaksacji. Ale tradycje du-
chowe twierdzą, że święte dźwięki mają dodatkową moc wykraczającą
poza samo uspokojenie.

86



Praktyka: Prosta japa
Wybierz mantrę, która rezonuje z tobą— może to być OM, Gayatri lub
dowolna inna.

1. Usiądź wygodnie, zamknij oczy
2. Weź kilka głębokich oddechów
3. Zacznij recytować mantrę — głośno lub w myśli
4. Nie spiesz się; daj każdemu powtórzeniu pełną uwagę
5. Gdy myśli cię rozpraszają, łagodnie wróć do mantry
6. Praktykuj przez określony czas (np. 10 minut) lub liczbę powtó-

rzeń (np. 108)
7. Na zakończenie posiedź w ciszy, pozwalając wibracji mantry wy-

brzmieć

Gdy wzywasz imię Boga, z czasem całe twoje życie zaczyna
brzmieć tym imieniem. — (parafraza; przypisywane Rumiemu)

To zdanie bywa przypisywane Rumiemu i wskazuje na głęboką prawdę
praktyki mantrycznej: dźwięk nie pozostaje „na zewnątrz”, ale przenika
całą istotę. Z czasem granica między recytującym a mantrą zaciera się.
Pozostaje sama wibracja, sama obecność.

Celem praktyki nie jest mechaniczne powtarzanie, ale zjednoczenie z
dźwiękiem, przez dźwięk z ciszą, przez ciszę z Brahmanem.

87



Rozdział 14

Medytacja w ruchu — uważność w
codziennych czynnościach
Nie każdy czuje gotowość, by siedzieć nieruchomo przez godzinę. Nie
każdy ma na to czas. Ale medytacja nie ogranicza się do siedzenia z
zamkniętymi oczami. W tym rozdziale odkryjemy, jak przenieść uważ-
ność w ruch, jak uczynić codzienne czynności praktyką duchową.

Świadome chodzenie

Kinhin — spacer zen

W tradycji zen między sesjami siedzenia (zazen) praktykuje się kinhin
— świadome chodzenie. Nie jest to przerwa od medytacji, ale jej konty-
nuacja w ruchu.

Jak praktykować:

1. Stań prosto, dłonie złożone przed sobą lub z tyłu
2. Zacznij iść bardzo powoli — znacznie wolniej niż normalnie
3. Z każdym krokiem odczuwaj: podnoszenie stopy, przenoszenie,

stawianie
4. Synchronizuj oddech z ruchem (np. wdech — podniesienie, wy-

dech — postawienie)
5. Gdy myśli odciągają uwagę, wróć do odczuwania kroków

Ta praktyka uczy przenoszenia uważności z formy statycznej w dyna-
miczną. Gdy opanujesz bardzo wolne chodzenie, możesz stopniowo
zwiększać tempo, zachowując świadomość.

Spacer w naturze

Świadomy spacer w lesie czy parku to potężna praktyka. Natura sama
wspiera uważność — zmienia się sceneria, są dźwięki ptaków, zapach
ziemi, gra światła.

88



Jak praktykować:

1. Zostaw telefon lub włącz tryb samolotowy
2. Zacznij iść bez celu — nie ma miejsca, do którego musisz dotrzeć
3. Zauważaj: co widzisz? Co słyszysz? Co czujesz na skórze?
4. Gdy pojawia się myśl „muszę…”, łagodnie wróć do kroków
5. Zatrzymuj się, gdy coś przyciągnie uwagę — kwiat, kamień,

chmura

Mahatma Gandhi traktował codzienne chodzenie jako czas modlitwy
i medytacji. Wedyjska mądrość przeniesiona w ruch zmieniła rzeczywi-
stość polityczną.

Świadome jedzenie
Jedzenie to coś, co robimy kilka razy dziennie — idealny teren do prak-
tyki uważności.

Eksperyment z rodzynką:

To klasyczne ćwiczenie MBSR (Mindfulness-Based Stress Reduction):

1. Weź jedną rodzynkę (lub kawałek innego jedzenia)
2. Przyjrzyj się jej, jakbyś widział ją pierwszy raz — kształt, kolor,

tekstura
3. Powąchaj — jakie nuty zapachowe rozpoznajesz?
4. Włóż do ust, ale nie żuj. Poczuj teksturę na języku
5. Powoli zacznij żuć. Zauważ smak, jak się zmienia
6. Połknij świadomie, poczuj jak jedzenie schodzi do żołądka
7. Zauważ posmak, który pozostaje

Jedno takie ćwiczenie może pokazać, ile tracisz, jedząc mechanicznie,
pochłonięty myślami lub ekranem.

Codzienna praktyka:

Nie musisz jeść wszystkiego tak wolno. Ale możesz: - Pierwsze trzy kęsy
każdego posiłku jeść uważnie - Odłożyć telefon i wyłączyć telewizor
podczas jedzenia - Przed posiłkiem zatrzymać się na moment wdzięcz-
ności

89



Gdy zmywasz naczynia, bądź przy zmywaniu — nie tylko po to,
by „skończyć”, ale by być obecnym w tej chwili. — (parafraza,
Thich Nhat Hanh)

Te słowa Thich Nhat Hanh, wietnamskiego mistrza zen, oddają istotę
praktyki w codzienności.

Praca jako medytacja
Większość ludzi spędza znaczną część życia w pracy. Czy można prze-
mienić pracę w praktykę duchową?

Karma Joga w biurze

W rozdziale o życiu z mądrością wspomnimy o karma jodze. Teraz roz-
wińmy to w konkrety.

Przed rozpoczęciem pracy:

Poświęć minutę na ustalenie intencji: „Niech moja praca dziś przyniesie
pożytek innym” lub „Wykonam swoje obowiązki z uwagą i spokojem.”
Podczas pracy:

• Gdy poczujesz stres — trzy świadome oddechy
• Między zadaniami — moment ciszy, odświeżenie uwagi
• Przy trudnej rozmowie — oddech przed odpowiedzią

W trakcie przerw:

• Świadomy spacer do automatu z kawą
• Chwila przy oknie, patrzenie na niebo
• Rozciągnięcie ciała, kilka oddechów

Na zakończenie dnia:

Krótka refleksja: Co się dziś udało? Czego się nauczyłem? Czemumogę
być wdzięczny?

90



Firmy i mindfulness

Współcześnie nawet korporacje wprowadzają programy uważności.
Google stworzył program „Search Inside Yourself”, łączący medytację
z inteligencją emocjonalną.W części badań i ewaluacji tego typu trenin-
gów obserwuje się poprawę koncentracji oraz spadek deklarowanego
stresu i wypalenia, choć wyniki zależą od programu i metodologii.

To nie jest „duchowość dla zysku” — to rozpoznanie, że uważny pracow-
nik bywa skuteczniejszy, a dobrostan ma wartość nie tylko dla jednostki,
ale dla całej organizacji.

Taniec jako medytacja
Ruch taneczny może być potężną praktyką duchową. W tradycji hin-
duskiej taniec (natya) jest jedną ze świętych sztuk. Śiwa jako Nataraja
— Kosmiczny Tancerz — wyraża zarówno stworzenie, jak i zniszczenie
wszechświata poprzez taniec.

Tandava — taniec świadomości

W kaszmirskiej tradycji śiwaistycznej praktykuje się spontaniczny ruch,
pozwalając ciału poruszać się intuicyjnie, bez choreografii.

Jak praktykować:

1. Znajdź przestrzeń, gdzie możesz się swobodnie poruszać
2. Włącz muzykę, która cię porusza (lub w ciszy)
3. Zamknij oczy lub utrzymuj miękkie skupienie
4. Zacznij od stania — poczuj ciało
5. Pozwól ruchowi wyłonić się naturalnie — bez oceniania, bez „ro-

bienia tego dobrze”
6. Poruszaj się tak, jak ciało chce się poruszać
7. Gdy myśli osądzają, wróć do odczuwania
8. Praktykuj przez 10–30 minut
9. Na koniec — stopniowe zatrzymanie, chwila ciszy

To nie jest taniec dla widowni. To taniec dla siebie, z sobą, przez siebie.
Porzucenie oceniania i kontroli może być głęboko wyzwalające.

91



Sufi sama — wirowanie derwiszów

W tradycji sufickiej praktykuje się sama — wirowanie wokół własnej
osi. Prawa ręka skierowana ku niebu (przyjmuje boską energię), lewa
ku ziemi (przekazuje ją światu). Wielogodzinne wirowanie prowadzi do
stanów ekstatycznych, zatarcia granic ego.

To zaawansowana praktyka, wymagająca nauczyciela, ale pokazuje uni-
wersalność tańca jako drogi duchowej.

Słuchanie jako medytacja
Być może najbardziej niedoceniana forma medytacji w ruchu (relacji)
to świadome słuchanie.

Praktyka głębokiego słuchania

Gdy ktoś do ciebie mówi:

1. Odłóż to, co robisz
2. Zwróć ciało w kierunku mówiącego
3. Utrzymuj naturalny kontakt wzrokowy
4. Słuchaj bez planowania odpowiedzi
5. Zauważaj impulsy, by przerwać, doradzić, ocenić — i odpuszczaj

je
6. Po zakończeniu — chwila ciszy przed odpowiedzią

Świadome słuchanie to dar dla drugiego człowieka. W
świecie, gdzie wszyscy mówią i nikt nie słucha, bycie naprawdę
usłyszanym jest doświadczeniem głęboko uzdrawiającym.

Dla praktykującego to również medytacja — obecność z tym, co jest,
bez uciekania w myśli.

92



Uważność w relacji: mikro‑pauza przed odpowiedzią
W relacji najczęściej nie niszczy nas „brak miłości”, tylko brak pauzy.
Ktoś coś mówi, w tobie pojawia się reakcja, i zanim zdążysz zauważyć,
już jesteś w walce.

Oto praktyka, która potrafi zmienić dynamikę rozmowy bez żadnej fi-
lozofii:

1. Zauważ impuls (odpowiedzieć, obronić się, doradzić, zaatako-
wać).

2. Zrób mikro‑pauzę (jeden spokojny oddech; rozluźnij szczękę).
3. Odpowiedz z intencją: „chcę zrozumieć” albo „chcę być praw-

dziwy, ale nie ranić”.
Nie zawsze wyjdzie. I to jest w porządku. Praktyka polega na coraz
częstszym wracaniu do pauzy.

Ćwiczenie na dziś: W jednej rozmowie nie dawaj rad. Tylko
słuchaj. Zadaj jedno pytanie: „Co jest w tym dla ciebie najtrud-
niejsze?”

Telefon jako dojo: uważność w ekranie
Telefon to jedno z najpotężniejszych narzędzi rozproszenia w historii
ludzkości. I właśnie dlatego może stać się świetnym miejscem praktyki.

Eksperyment 7 dni: „pierwsze 10 minut należy do mnie”
Przez tydzień, zaraz po przebudzeniu:

1. Nie dotykaj telefonu przez 10 minut.
2. Zrób jedną rzecz: woda / okno / kilka oddechów / krótki stretch.
3. Zauważ, jak zmienia się dzień, gdy nie zaczynasz go od cudzych

bodźców.

Mini‑praktyka w ciągu dnia: „trzy kliknięcia”
Zanim otworzysz aplikację (mail, social, news), zrób trzy rzeczy:

93



1. zapytaj: „po co to otwieram?”
2. zrób jeden dłuższy wydech
3. jeśli odpowiedź brzmi „żeby nie czuć”, wybierz inną rzecz (wstań,

przejdź się, napij wody)

To nie ma być moralizowanie. To ma być odzyskiwanie wolności.

Codzienność jako świątynia
Tradycja zen ma powiedzenie: „Przed oświeceniem: rąbanie drewna,
noszenie wody. Po oświeceniu: rąbanie drewna, noszenie wody.”
Czynności nie zmieniają się. Zmienia się obecność. Zmienia się jakość
bycia przy nich.

Każda czynność może stać się praktyką:

• Mycie naczyń — ciepło wody, śliskość mydła, dźwięk talerzy
• Prysznic — strumień wody na skórze, zapach, temperatura
• Prowadzenie samochodu — kontakt dłoni z kierownicą, wi-
dok drogi, dźwięki ruchu

• Sprzątanie — ruch ciała, zmiana przestrzeni, transformacja
chaosu w ład

• Gotowanie — kolory składników, zapachy, alchemia przemiany

Jeśli potrafisz wypić herbatę z pełną uważnością, potrafisz też żyć
z uważnością. — (parafraza, Thich Nhat Hanh)

Flow — przepływ świadomości
Psycholog Mihaly Csikszentmihalyi badał stan, który nazwał „flow” —
pełnego zaangażowania w czynność, gdy znika poczucie siebie i czasu.

Charakterystyki flow: - Intensywna koncentracja na teraźniejszości - Po-
łączenie działania i świadomości - Utrata świadomości siebie jako od-
dzielnego od czynności - Poczucie kontroli bez wysiłku kontrolowania -
Zniekształcenie percepcji czasu - Czynność jako nagroda sama w sobie

94



Ten stan pojawia się w sporcie, sztuce, pracy twórczej—wszędzie, gdzie
równowaga między wyzwaniem a umiejętnościami jest optymalna.

Flow to świecka wersja stanów medytacyjnych. Różnica jest taka, że
tradycyjna medytacja kultywuje przepływ świadomości także bez inten-
sywnej czynności zewnętrznej — w samym byciu.

Praktyczne zadanie
Przez następny tydzień wybierz jedną codzienną czynność i zamień ją
w praktykę uważności:

• Poniedziałek: pierwsze trzy minuty porannej kawy/herbaty
• Wtorek: droga do pracy (lub jej fragment)
• Środa: mycie zębów wieczorem
• Czwartek: słuchanie jednej osoby bez przerywania
• Piątek: jedzenie obiadu bez telefonu
• Sobota: spacer — 15 minut
• Niedziela: cokolwiek wybierzesz

Zauważ, co się zmienia. Jak zmienia się doświadczenie czynności? Jak
zmienia się twój stan?

Życie to to, co dzieje się, gdy planujesz coś innego. — (pa-
rafraza; przypisywane Allenowi Saundersowi, spopularyzowane
przez Johna Lennona)

Medytacja w ruchu to zaproszenie do bycia w życiu, które już się dzieje.
Nie czekania na „prawdziwe życie”, które zacznie się jutro, za rok, gdy
osiągniesz ten czy tamten cel. Teraz. Tu. W tym kroku, w tym oddechu,
w tym geście.

To praktyka. To droga.

95



Zamknięcie: jedna rzecz na jutro
Jeśli miałbyś wynieść z tego rozdziału tylko jedną rzecz, niech to będzie
to: uważność nie jest stanem specjalnym. To umiejętność wracania —
tysiąc razy, łagodnie.

Wybierz jedną „kotwicę dnia” (jedno miejsce, jedna sytuacja), i prakty-
kuj ją przez tydzień. Jeśli potrzebujesz gotowych opcji, zobacz indeks
praktyk: Indeks praktyk — szybki dostęp.

96



Rozdział 15

Życie z mądrością wedyjską
Wszystkie nauki, wszystkie praktyki mają jeden cel: zmianę jakości życia.
Nie chodzi o to, by stać się ekspertem od filozofii indyjskiej, ale by żyć
z większą przestrzenią, spokojem i miłością. W tym rozdziale zbadamy,
jak przenieść wedyjską mądrość w konkretne obszary codzienności.

W relacjach: Koniec projektowania
Gdy rozpoznajesz, że nie jesteś swoimi myślami o drugiej osobie,
przestajesz walczyć z rzeczywistością. Partner nie odpowiada na
wiadomość? Umysł natychmiast tworzy narrację: „Pewnie jest zły”,
„Na pewno mu przeszkadzam”, „Coś jest nie tak”. To tylko myśli.
Świadomość, która je obserwuje, jest spokojna.

To nie jest obojętność. To obecność z tym, co jest, zamiast walki z tym,
czego się boisz.

Projekcje i lustro

Upaniszady opisują spojrzenie, w którym widzisz wszystkie istoty w so-
bie i siebie we wszystkich istotach — a wtedy nie ma już miejsca na
nienawiść (por. Iśa Upaniszada 6). To fundament duchowych relacji.
Ale w praktyce jest trudniejszy niż brzmi.

Psychologia mówi o projekcjach. W tradycji indyjskiej spotkasz też
słowo pratibimba — „odbicie”. Widzimy w innych to, co nosimy w sobie
— zarówno cienie, jak i światło. Gdy ktoś nas irytuje, często dotyka
czegoś, czego sami w sobie nie akceptujemy. Gdy kogoś idealizujemy,
projektujemy na niego własne niezrealizowane aspiracje.

97



Praktyka: Gdy ktoś bliski wywołuje w tobie negatywną reakcję,
zatrzymaj się. Zapytaj: „Co to mówi o mnie? Comi to pokazuje?”
Ta introspekcja nie jest obwinianiem siebie — jest rozpoznawa-
niem wzorców.

Słuchanie jako miłość

Czy naprawdę słuchasz, gdy ktoś do ciebie mówi? Czy może układasz
w głowie odpowiedź, osąd, radę?

Bycie naprawdę usłyszanym jest jednym z najgłębszych ludzkich pra-
gnień. W świecie, gdzie wszyscy mówią i nikt nie słucha, dar pełnej
obecności jest formą miłości.

Jak słuchać świadomie:

1. Odłóż, co robisz. Zamknij laptop, odłóż telefon
2. Zwróć ciało w kierunku mówiącego
3. Utrzymuj naturalny kontakt wzrokowy
4. Słuchaj bez planowania odpowiedzi
5. Gdy pojawiają się impulsy, by przerwać — zauważ i odpuść
6. Przed odpowiedzią — chwila ciszy

Służba jako bhakti

W Narada Bhakti Sutrach mowa, że jedną z form bhakti jest traktowa-
nie ludzi z czcią, wiedząc, że Bóg w nich mieszka. Podobnie w tradycji
chrześcijańskiej: „Cokolwiek uczyniliście jednemu z tych braci moich
najmniejszych, mnie uczyniliście.”
To nie jest teoria. To zmiana w sposobie patrzenia. Gdy widzisz boskość
w drugiej osobie — nawet jeśli akurat jest irytująca czy trudna — twoja
reakcja się zmienia. Pojawia się cierpliwość, współczucie, szacunek.

Każda istota jest bramą do absolutu. Kochając jednego, kochasz
wszystkich.

98



Metta — praktyka życzliwości

Metta to praktyka znana głównie z buddyzmu, ale doskonale pasuje do
wedyjskiej ścieżki. Polega na świadomym wysyłaniu dobrych życzeń.

Jak praktykować:

1. Usiądź w ciszy, zamknij oczy
2. Przywołaj w myślach siebie — wyślij życzenia: „Niech będę szczę-

śliwy, niech będę wolny od cierpienia”
3. Przywołaj kogoś, kogo kochasz — wyślij te same życzenia
4. Przywołaj kogoś neutralnego — wyślij życzenia
5. Przywołaj kogoś trudnego — wyślij życzenia (to najtrudniejsze)
6. Rozszerz na wszystkie istoty: „Niech wszystkie istoty będą szczę-

śliwe”
Badania sugerują, że regularna praktykamettamoże zwiększać poczucie
pozytywnych emocji i satysfakcję z relacji, a także wiązać się ze zmia-
nami w obszarach związanych z empatią.

W pracy: Karma Joga w praktyce
Bhagawadgita uczy karma yogi — działania bez przywiązania do owo-
ców. Wkładasz całe serce w pracę, ale nie budujesz na jej wyniku swojej
tożsamości. To nie jest brak ambicji — to ambicja bez desperacji.

Etos karma yogina

Karma yogin podchodzi do pracy z innym nastawieniem:

• Robię najlepiej, jak potrafię — pełne zaangażowanie, profe-
sjonalizm, uwaga

• Ale nie buduję wartości na rezultacie — moja godność nie
zależy od sukcesu czy porażki

• Intencja służby — praca jako ofiarowanie, nie jako zaspokaja-
nie ego

• Odpuszczanie po zakończeniu — gdy dzień się kończy, nie
przeżuwanie w nieskończoność

99



Yoga to równowaga umysłu w działaniu. — (parafraza, Bhaga-
wadgita 2.48)

Ta równowaga (samatva) oznacza, że zachowujesz spokój niezależnie od
tego, czy projekt się udaje, czy nie. Niezależnie od tego, czy szef chwali,
czy krytykuje. Nie dlatego, że ci nie zależy — ale dlatego, że twój fun-
dament jest gdzie indziej.

Praktyczne narzędzia

Przed rozpoczęciem pracy:

Poświęć minutę na ustalenie intencji. Może to być: „Niech moja praca
dziś przyniesie pożytek innym” lub po prostu „Pracuję z uwagą i spoko-
jem”. Ta mała praktyka zmienia energię całego dnia.

Gdy pojawia się stres:

Zamiast reagować — zatrzymaj się. Trzy świadome oddechy. Zapytaj:
„Co naprawdę jest potrzebne w tej chwili?” Działaj z tej przestrzeni, nie
z paniki.

Przy trudnych relacjach zawodowych:

Pamiętaj: ta osoba też zmaga się ze swoimi demonami. Nie musisz ich
lubić ani zgadzać się z nimi, ale możesz nie dać się wciągnąć w grę ego.
Odpowiadaj, nie reaguj.

Na zakończenie dnia:

Kilka minut refleksji: Co się dziś udało? Czego się nauczyłem? Czy były
momenty, gdy straciłem równowagę? Jak mogę jutro podejść inaczej?

Historia Thich Nhat Hanh

Thich Nhat Hanh, wietnamski mistrz zen, tworzył wspólnoty (PlumVil-
lage), gdzie nawet najbardziej biurokratyczne zajęcia wykonywano w
skupieniu i harmonii. Co godzinę dzwonił dzwonek uważności — wszy-
scy zatrzymywali się na kilka oddechów, wracając do obecności.

100



To pokazuje, że nie chodzi o rodzaj pracy, ale o jakość obecności przy
niej. Zmywanie naczyń może być praktyką duchową. Pisanie maili
może być praktyką duchową. Wszystko zależy od tego, kto przy tym
jest.

Niech wszystko, co robisz — jedzenie, dawanie, praca, wysiłek
— stanie się ofiarowaniem, nie tylko „moim projektem”. — (para-
fraza, Bhagawadgita 9.27)

Te słowa Kryszny z Bhagawadgity (IX.27) to kwintesencja karma yogi.
Praca staje się ofiarą — nie dla szefa, nie dla pensji, ale dla czegoś wyż-
szego. To nadaje sens nawet najbardziej przyziemnym zadaniom.

W rozwoju osobistym: Koniec wojny z sobą
Rozwój osobisty często staje się kolejną wojną: „Muszę być lepszy”, „Po-
winienem więcej medytować”, „Dlaczego znowu się zdenerwowałem?”
Wedyjska perspektywa jest radykalnie inna: nie ma nic do naprawienia.
Twoja najgłębsza natura — Atman — jest już kompletna, czysta, wolna.
Praktyka duchowa nie dodaje czegoś, czego brakowało. Ona usuwa ilu-
zje, które przesłaniały prawdę.

Samowspółczucie jako praktyka

Zamiast walczyć z lękiem, pytasz: „Kto obserwuje ten lęk?” Zamiast
próbować wymusić na sobie spokój, rozpoznajesz spokój, który już jest
— w tle, jako świadomość obserwująca niepokój.

Kristin Neff, psycholog badająca samowspółczucie, wykazała, że trak-
towanie siebie z życzliwością (zamiast samokrytyki) wiąże się z większą
odpornością psychiczną, mniejszą skłonnością do depresji i lepszym ra-
dzeniem sobie z porażkami.

A czymże jest Atma-prema (miłość do Jaźni) jeśli nie najwyższą formą sa-
mowspółczucia? Uznaniem, że twoja prawdziwa wartość nie zależy od
osiągnięć, wyglądu, sukcesu — ale jest wrodzona, niezbywalna, boska.

101



Praktyka: Wewnętrzny bezpieczny opiekun

W psychologii mówi się o „bezpiecznym stylu przywiązania” — gdy
dziecko czuje się bezpieczne z opiekunem, rozwija zdrową psychikę.

Duchowość oferuje coś podobnego: „bezpieczne przywiązanie do ab-
solutu”. Gdy jesteś zakorzeniony w Atmanie, masz fundament bezpie-
czeństwa — rdzeń Jaźni, który nie może zostać zraniony. Paradoksalnie
pozwala to być nieprzywiązanym do spraw przemijających.

Praktyka medytacyjna buduje tego wewnętrznego bezpiecznego opie-
kuna — obserwatora-świadka, który jest pełen współczucia dla całego
twojego doświadczenia.

Instrukcja (5–8 minut):

1. Usiądź wygodnie. Poczuj stopy na ziemi (albo ciężar ciała na krze-
śle/poduszce).

2. Zrób 3 spokojne oddechy. Wydłuż wydech odrobinę.
3. Nazwij to, co jest teraz najbardziej obecne (jedno słowo): „lęk”,

„złość”, „wstyd”, „zmęczenie”.
4. Połóż dłoń na klatce piersiowej (albo na brzuchu) i powiedz w

myślach jedno zdanie wsparcia, np.:
• „Jestem tu.”
• „To trudne, ale to minie.”
• „Mogę zrobić jeden mały krok.”

5. Zapytaj: „Co byłoby dziś moją najłagodniejszą, ale uczciwą tro-
ską o siebie?” Wybierz jedno minimum (woda, jedzenie, spacer,
telefon do kogoś, przerwa).

6. Zakończ trzema oddechami i wróć do dnia.

Jeśli w trakcie praktyki czujesz narastającą panikę lub „odpływanie”,
przerwij, otwórz oczy i zrób coś uziemiającego: nazwij 5 rzeczy, które
widzisz; 4, które czujesz; 3, które słyszysz. W razie nawracających trud-
ności rozważ wsparcie specjalisty.

102



Dharma — życie w świecie z głębszego miejsca
Mimo tak głębokich nauk o transcendencji, tradycja wedyjska nie od-
rzuca życia w świecie. Koncept dharmy mówi o życiu zgodnie z na-
turalnym porządkiem rzeczy, wypełnianiu swojej roli z pełną uwagą i
oddaniem.

Bhagawadgita pokazuje to pięknie — Ardżuna chce uciec z pola bitwy,
zrezygnować z działania. Kryszna nie mówi mu: „Masz rację, idź me-
dytować do jaskini”. Uczy go karma yogi — działania bez przywiązania
do owoców. Działaj w pełni, ale nie utożsamiaj się z rolą aktora ani z
wynikiem.

Praktyczna konsekwencja

Możesz prowadzić biznes, budować projekty, rozwijać karierę — ale
z innej przestrzeni. Nie jako ktoś, kto desperacko potrzebuje sukcesu,
żeby potwierdzić swoją wartość, ale jako ekspresja życia działającego
przez tę formę, którą jesteś.

Paradoksalnie często prowadzi to do lepszych rezultatów. Gdy nie wal-
czysz o przetrwanie ego, możesz działać z jasności, kreatywności, spo-
koju. Nie ma już sparaliżowania strachem przed porażką ani kurczowej
chęci sukcesu.

To jest istota dharmy — pełne zaangażowanie w świat bez utraty kon-
taktu z tym, co jesteś naprawdę.

W duchowości: Bez celu do osiągnięcia
Największy paradoks: nie ma celu do osiągnięcia, bo zawsze byłeś w
miejscu, do którego próbujesz dotrzeć. Atman nie staje się Brahmanem —
zawsze nim był. Praktyka to nie budowanie czegoś nowego, ale usuwa-
nie zasłon.

Ale sama podróż, samo rozpoznawanie, zmienia wszystko. Nie „osią-
gasz oświecenia” — ale coraz częściej żyjesz z perspektywy oświeconej.

103



Praktykujesz — po co?

Nie po to, by „stać się lepszym człowiekiem” — bo nie ma nic złego w
tym, kim jesteś naprawdę.

Nie po to, by „osiągnąć oświecenie” — bo oświecenie to nie osiągnięcie,
lecz rozpoznanie.

Praktykujesz, bo rozpoznanie swojej natury jest najprawdziwszą rzeczą,
jaką możesz zrobić. Bo w tym rozpoznaniu jest spokój, który nie zależy
od okoliczności. Bo z tego rozpoznania płynie współczucie, radość, mi-
łość — nie jako wysiłek, ale jako naturalna ekspresja tego, czym jesteś.

Jesteś tym, czego szukasz.

Ta prosta prawda zmienia wszystko. Przestajesz szukać na zewnątrz.
Przestajesz uciekać od siebie. Zaczynasz być — po prostu być — z tym
wszystkim, co się pojawia. I w tym byciu odkrywasz dom, który zawsze
był tutaj.

104



Rozdział 16

Podsumowanie
Tu wchodzimy w konkret: oddech, ciało, mantra i uważność w ruchu.
Jeśli chcesz maksymalnej wartości, wybierz jedną praktykę regulacyjną
i trzymaj ją przez tydzień — dopiero potem dokładaj kolejną.

Trzy zdania, które warto pamiętać
1. Oddech jest najszybszym „pokrętłem” układu nerwowego — ale

tylko, gdy robisz go łagodnie.
2. Ciało nie jest przeszkodą w drodze; jest bramą do uziemienia i

obecności.
3. Mantra i uważność działają przez powrót: tysiąc razy wracasz —

i to jest praktyka.

Jedna praktyka na 7 dni: Nadi Shodhana (minimum)
Codziennie 3 rundy (albo 1 minuta wydłużonego wydechu, jeśli dzień
jest trudny). Zapisz wieczorem jedno zdanie: „jak zmieniła się moja re-
aktywność po praktyce?”.

• Praktyka: Nadi Shodhana
• Wersja minimalna: Wydłużony wydech

Nie pytaj „czy dziś mi się chce?”. Pytaj „czy dziś zrobię mini-
mum?”. Minimum buduje tożsamość praktykującego.

Pytanie na drogę
W którym momencie dnia najbardziej tracisz wolność uwagi — i jaką
jedną praktykę wstawisz tam jako „kotwicę”?

105



IV: Perspektywy



Rozdział 17

Mądrość uniwersalna — mosty
między tradycjami
Prawda duchowa nie zna granic kultur ani religii. Choć każda tradycja
wyrasta z innego kontekstu historycznego i używa innych symboli, głę-
bokie nauki zaskakująco często się spotykają.W tym rozdziale zbadamy,
jak wedyjska mądrość rezonuje z buddyzmem, taoizmem, sufizmem i
chrześcijaństwem mistycznym.

Wedanta a buddyzm — pustka i pełnia

Pozorne przeciwieństwo

Na pierwszy rzut oka wedanta i buddyzm wydają się głosić przeciw-
stawne nauki:

• Wedanta: Atman istnieje i jest tożsamy z Brahmanem. Prawdziwa
Jaźń jest wieczna, niezmienna, pełna.

• Buddyzm: Anatman (nie-jaźń) — nie ma stałego, niezmiennego
„ja”. Wszystko jest puste (śunjata).

Czy te nauki można pogodzić?

Głębsze spojrzenie

Gdy przyjrzymy się bliżej, różnica może być mniejsza niż się wydaje:

Co neguje buddyzm? Buddyjska koncepcja anatman neguje nie
każde „ja”, ale konkretne błędne pojęcie ja — jako stałej, oddzielnej,
niezależnej istoty. To samo neguje wedanta, gdy mówi „neti neti” —
„nie to, nie to”. Atman wedanty nie jest „ja” w sensie ego.

Czym jest śunjata? Pustka (śunjata) w buddyzmiemahajanistycznym
nie oznacza „nicości”. To pustka od inherentnego, oddzielnego istnie-
nia. Wszystko istnieje współzależnie, w relacji ze wszystkim innym. Ta

107



„pustka” jest jednocześnie pełna — pełna współzależnego powstawania,
pełna życia.

Forma nie jest oddzielona od pustki, a pustka nie jest oddzielona
od formy. — (parafraza, Sutra Serca / Prajñāpāramitā Hṛdaya)

Te słowa z Sutry Serca brzmią paradoksalnie— ale paradoks znika, gdy
rozumiemy, że chodzi o przekroczenie konceptualnych dualizmów.

Wspólny wróg, wspólny cel

Obie tradycje zwalczają ten sam korzeń cierpienia: utożsamienie z
ego — z ograniczonym, oddzielnym „ja”, które żyje w lęku i pragnieniu.

Obie wskazują nawolność poza tym utożsamieniem: -Wedanta nazywa
ją mokszą (wyzwoleniem) lub rozpoznaniem Atmana - Buddyzm nazywa
ją nirwaną lub przebudzeniem (bodhi)

Praktykujący obu tradycji opisują podobne doświadczenia: spokój nie-
zależny od okoliczności, współczucie płynące naturalnie, koniec walki
o utrzymanie „ja”.

Praktyczne różnice

Mimo podobieństw w celu, metody mogą się różnić:

• Wedanta często używa pozytywnych stwierdzeń: „Jestem Brah-
manem”, „Ty jesteś Tym”

• Buddyzm częściej używa negacji: „To nie ja, to nie moje, to nie
moja jaźń”

Obie metody prowadzą do podobnego rezultatu — przekroczenia ogra-
niczonej tożsamości. Niektórzy praktykujący wolą jeden styl, inni drugi.

108



Wedanta a taoizm — droga i harmonia

Tao i Brahman

Taoizm, starożytna tradycja chińska, mówi o Tao — Drodze, ostatecz-
nej rzeczywistości, źródle wszystkiego.

To, co da się w pełni nazwać, nie jest samą Drogą. To, co da
się zamknąć w imieniu, nie jest ostateczne. — (parafraza, Tao Te
Ching 1)

Te słowa otwierające Tao Te Ching Lao Zi brzmią zaskakująco podob-
nie do wedyjskich opisów Brahmana jako „neti neti” — przekraczającego
wszelkie opisy, niewyrażalnego słowami.

Jak Brahman, Tao jest: - Źródłem wszystkiego, co istnieje - Poza parami
przeciwieństw - Niewyrażalne w słowach - Obecne we wszystkim

WuWei — działanie przez niedziałanie

Jedną z kluczowych koncepcji taoizmu jest wu wei— często tłumaczone
jako „niedziałanie” lub lepiej „działanie bez forsowania”.
Wu wei nie oznacza bierności ani letargu. To działanie w harmonii z na-
turalnym porządkiem rzeczy, bez walki z prądem życia, bez przemocy
wobec natury.

Czy to nie brzmi jak karma yoga? Kryszna uczy Arjunę działania bez
przywiązania do owoców — robienia tego, co trzeba, bez forsowania,
bez desperacji, bez budowania tożsamości na rezultacie.

Taoistyczny mędrzec i wedyjski karma yogin mają po-
dobny styl: działają skutecznie, ale bez napięcia ego. Ich działanie
płynie jak woda — przyjmuje kształt sytuacji, nie walczy z prze-
szkodami, a mimo to dociera wszędzie.

109



Jin i jang a guny

Taoizm mówi o komplementarnych siłach jin (ciemność, bierność, re-
ceptywność) i jang (światło, aktywność, ekspansja). Nie są to siły dobre
i złe — obie są potrzebne, harmonia wymaga ich równowagi.

System gunwwedanciema podobną strukturę: -Tamas (bezwładność)
odpowiada niektórym aspektom jin - Radżas (aktywność) odpowiada
niektórym aspektom jang - Sattwa (harmonia) można widzieć jako
równowagę tych sił

Różnica: w wedancie transcendencja oznacza wyjście poza wszystkie
trzy guny, podczas gdy taoizm kładzie nacisk na harmonizację jin i jang
raczej niż ich przekroczenie.

Naturalność

Zarówno taoizm, jak i wedanta cenią naturalność — ziran w chińskim,
sahaja w sanskrycie. To stan, w którym działanie nie wymaga wysiłku,
bo płynie z głębokiej harmonii z rzeczywistością.

Mędrzec nie musi się „starać być mądry” — mądrość po prostu prze-
pływa przez niego. Współczucie nie jest wysiłkiem — jest naturalną od-
powiedzią na cierpienie. To sahaja sthiti — naturalny stan bycia.

Wedanta a sufizm — miłość jako droga

Serce sufizmu

Sufizm to mistyczna tradycja islamu, której sercem jest miłość do Boga.
Sufi poeci jak Rumi, Hafiz czy Ibn Arabi stworzyli jedną z najpiękniej-
szych literatur duchowych świata.

Szukając Boga na zewnątrz, trafiasz na siebie; schodząc w głąb
siebie, trafiasz na Boga. — (parafraza; przypisywane Rumiemu)

Ten aforyzm bywa przypisywany Rumiemu.Mógłby pojawić się wUpa-
niszadach: szukanie Boga na zewnątrz prowadzi do odkrycia Go we-
wnątrz — jako najgłębszej natury szukającego.

110



Fana — unicestwienie ego

Sufizmmówi o fana— unicestwieniu ego w Bogu. Nie chodzi o fizyczne
zniszczenie, ale o rozpuszczenie iluzji oddzielenia. Gdy ego znika, po-
zostaje tylko Bóg.

To bardzo bliskie wedyjskiemu rozumieniu mokszy jako końca awidji
(niewiedzy) i rozpoznania tożsamości Atmana z Brahmanem.

Etapy sufi drogi często opisuje się jako: 1. Fana fi-Sheikh — rozpusz-
czenie w mistrzu (oddanie nauczycielowi) 2. Fana fi-Rasul — rozpusz-
czenie w Proroku (oddanie wzorcowi) 3. Fana fi-Allah — rozpuszcze-
nie w Bogu (ostateczne zjednoczenie)

Porównaj to z wedyjską bhakti — oddaniem, które stopniowo prowadzi
od miłości do formy (saguna bhakti) ku miłości do absolutu bez formy
(nirguna bhakti).

Wahdat al-Wujud — jedność istnienia

Ibn Arabi, wielki sufi filozof XIII wieku, nauczał wahdat al-wujud —
„jedności istnienia”. Według tej nauki istnieje tylko jedna rzeczywistość
— Bóg. Wszystko, co widzimy, to przejawy tej jednej rzeczywistości.

To niemal dosłownie odpowiada wedancie adwaita — niedualizmowi
Śankary. Brahman jest jedyną rzeczywistością; świat wielości jest pozo-
rem (maya/lila).

Rumi i bhakti

Poezja Rumiego tętni tęsknotą za Ukochanym — podobnie jak poezja
wedyjskich bhaktów. To miłość, która nie kalkuluje i nie negocjuje; ra-
czej oddaje się cała, aż granica między „kochającym” i „kochanym” za-
czyna się rozpuszczać.

Ta sama intensywność miłości przebija przez poezję Mirabai, Kabira
czy Tukkarama. Miłość jako droga do Boga — bhakti marga w wedan-
cie, tariqa al-mahabba w sufizmie — to uniwersalny most między tra-
dycjami.

111



Sema — wirujący taniec

Wirujący derwisze zakonu Mewlewi (założonego przez Rumiego) prak-
tykują sema— taniec jako formę dhikr (pamiętania o Bogu). Wirowanie
symbolizuje oderwanie od ego i zjednoczenie z boskim.

Ta praktyka ma odpowiedniki w hinduskiej tradycji — taniec jako sa-
dhana, ruch jako medytacja, ciało jako instrument duchowej ekspresji.

Wedanta a chrześcijaństwo — Królestwo wewnątrz

Mistyka chrześcijańska

Chociaż oficjalna teologia chrześcijańska często akcentuje różnicę mię-
dzy Stwórcą a stworzeniem, tradycja mistyczna chrześcijaństwa mówi
o głębszym zjednoczeniu.

Meister Eckhart, dominikański mistyk XIII/XIV wieku, w przypisywa-
nych mu słowach mówi:

To, co we mnie „widzi Boga”, i to, czym Bóg „widzi mnie”, jest
tym samym widzeniem — doświadczeniem jedności. — (para-
fraza; przypisywane Meisterowi Eckhartowi)

Te słowa brzmią jak upaniszadowe „Tat twam asi” — Ty jesteś Tym.
Mistyczne doświadczenie zaciera granicę między duszą a Bogiem.

Królestwo Boże wewnątrz was

Jezus powiedział: „Królestwo Boże jest wewnątrz was” (Łk 17:21). Ta
nauka wskazuje, że boskość nie jest tylko gdzieś daleko w niebie — jest
tu i teraz, w głębi ludzkiego serca.

Wedanta mówi to samo: Atman (boska Jaźń) mieszka w sercu każdej
istoty. Nie trzeba nigdzie iść, by znaleźć Boga — trzeba odkryć, co już
jest.

112



Theosis — przebóstwienie

Wschodnie chrześcijaństwo (prawosławie) rozwija doktrynę theosis —
przebóstwienia człowieka.Według tej nauki celem życia duchowego jest
„stać się bogiem przez łaskę” — partycypować w boskiej naturze.

Grzegorz z Nyssy pisał: „Bóg stał się człowiekiem, aby człowiek mógł
stać się Bogiem.”
To nie identyczne z wedyjskim „Atman jest Brahmanem”, ale wyraźnie bliż-
sze niż zwykłe rozumienie „stworzenie vs Stwórca”.

Oblicze Chrystusa w każdym

WEwangelii Mateusza (25:40) Jezus mówi: „Cokolwiek uczyniliście jed-
nemu z tych braci moich najmniejszych, mnieście uczynili.”
Ta nauka widzi Chrystusa w każdym człowieku — podobnie jak wedyj-
ska tradycja widzi Atmana/Brahmana w każdej istocie. Praktyczną konse-
kwencją jest służba bliźnim jako służba Bogu — karma yoga chrześcijań-
stwa.

Mroczna noc duszy

Św. Jan od Krzyża opisał „ciemną noc duszy” — etap drogi duchowej,
gdy Bóg wydaje się nieobecny, gdy praktykujący traci wszystkie pocie-
chy i oparcia.

To doświadczenie ma paralele w wedancie — etap, gdy stare utożsamie-
nia już nie działają, a nowa perspektywa jeszcze się nie ugruntowała.
Jest to czasem opisywane jako „śmierć ego” — bolesna, ale konieczna
transformacja.

Uniwersalne wzorce
Przegląd tradycji ujawnia wspólne wzorce:

113



1. Transcendencja ego

Wszystkie tradycje rozpoznają, że ograniczone, oddzielne „ja” (ego) jest
źródłem cierpienia i barierą do pełnego życia/oświecenia/zbawienia.

2. Jedność pod pozorem wielości

Czy nazywana Brahmanem, Tao, Allah, czy Bogiem — wszystkie wska-
zują na jedną rzeczywistość pod powierzchnią różnorodności.

3. Droga miłości

Bhakti, tariqa al-mahabba, agape — miłość jako środek i cel duchowej
ścieżki.

4. Droga wiedzy

Jnana, gnoza, ma’rifa — bezpośrednie poznanie/rozpoznanie prawdy
poza konceptami.

5. Droga działania

Karma yoga, wu wei, służba bliźnim — działanie jako praktyka du-
chowa.

6. Wewnętrzny nauczyciel

Atman w sercu, Chrystus wewnętrzny, „ten, który wie” — obecność prze-
wodnika w głębi.

Dialog, nie synkretyzm
Wskazanie podobieństw między tradycjami nie oznacza, że są one „w
gruncie rzeczy tym samym”. Każda tradycja ma swoją specyfikę, swoje
unikalne dary, swoją historię i kontekst.

Celem dialogu międzyreligijnego nie jest zmieszanie wszystkiego w jed-
nolitą masę, ale wzajemne wzbogacenie — przez zrozumienie, jak inni

114



wyrażają te same podstawowe prawdy, możemy głębiej zrozumieć wła-
sną tradycję.

Prawda jest jedna — mędrcy opisują ją różnymi imionami. — (pa-
rafraza, Rygweda 1.164.46)

Te słowa Rigwedy — jedne z najstarszych w literaturze religijnej ludz-
kości — wyrażają szacunek dla wielości dróg przy jednoczesnym rozpo-
znaniu jedności celu.

Praktyka: Czytanie z otwartością
Eksploruj teksty innych tradycji z otwartością:

1. Przeczytaj fragment z innej tradycji (np. Tao Te Ching, poezję
Rumiego, Mistrza Eckharta)

2. Czytaj powoli, kontemplacyjnie
3. Zauważaj, co rezonuje — co brzmi znajomo, prawdziwie
4. Zauważaj też, co jest obce, nowe — może otworzyć nowe per-

spektywy
5. Nie spiesz się z osądem — pozwól tekstowi działać

Najpiękniejsze owoce międzyreligijnego dialogu powstają nie z teore-
tycznego porównywania, ale z autentycznego spotkania — z tekstem,
z praktykującym innej tradycji, z własnym doświadczeniem prawdy,
która przekracza słowa.

Drogi są różne, ale cel jest jeden. Gdy dotrzesz do celu, spory o
drogę ustają.

To zdanie może służyć jako przewodnik — szanuj swoją drogę, sza-
nuj drogi innych i pamiętaj, że ostateczna prawda przekracza wszystkie
mapy.

115



Rozdział 18

Nauka i psychologia — współczesne
badania starożytnej mądrości
W ostatnich dekadach nauka zaczęła poważnie badać praktyki, które
tradycje duchowe stosowały przez tysiąclecia. Medytacja, joga, praca z
oddechem — to, co kiedyś wydawało się „ezoteryczne”, dziś ma rosnącą
bazę badań. W tym rozdziale przyjrzymy się, co współczesna nauka i
psychologia mówią o praktykach kontemplacyjnych obecnych m.in. w
tradycjach Indii.

Medytacja pod lupą nauki

Neuroplastyczność — mózg, który się zmienia

Jeszcze kilkadziesiąt lat temu wierzono, że mózg dorosłego człowieka
jest w zasadzie „ustalony”. Dziś wiemy, że mózg zmienia się przez całe
życie — to neuroplastyczność.

Badania prowadzone m.in. na Uniwersytecie Wisconsin–Madison (ze-
spół Richarda Davidsona) sugerują, że regularna praktyka medytacji
może wiązać się z mierzalnymi zmianami w mózgu, m.in.:

• zmiany w budowie lub funkcjonowaniu obszarów związa-
nych z uwagą, introspekcją i regulacją emocji

• zmiany w łączności między obszarami korowymi a struktu-
rami odpowiadającymi za reakcje emocjonalne

• zmianywewzorcach EEG (np. w pasmach alfa i gamma) pod-
czas praktyki lub bezpośrednio po niej

Umysł kształtuje mózg, a mózg kształtuje umysł. To dwukierun-
kowa relacja.

116



Koherencja fal mózgowych

Badania EEG doświadczonych medytujących (w tym m.in. Matthieu
Ricarda) opisywały zwiększoną koherencję fal mózgowych — synchro-
nizację aktywności między różnymi obszarami mózgu.

Taka koherencja bywa wiązana z raportowanymi stanami spokoju, ja-
sności i poczucia jedności. Ostrożnie mówiąc: medytacja może sprzyjać
„integracji” pracy mózgu — harmonijniejszej współpracy różnych pro-
cesów.

Ciało migdałowate i reakcja na stres

Ciało migdałowate (amygdala) jest ważną strukturą w układzie reakcji
stresowej (m.in. „walcz lub uciekaj”). U osób regularnie medytujących
w części badań obserwowano:

• Zmniejszoną reaktywność ciała migdałowatego na bodźce stre-
sowe

• Szybszy powrót do stanu spokoju po stresie
• Mniejszą aktywację w odpowiedzi na negatywne obrazy

To spójne z tym, co wielu praktykujących raportuje subiektywnie: mniej
reaktywności, więcej spokoju, szybszy powrót do równowagi.

MBSR — uważność w medycynie

Historia programu

W 1979 roku Jon Kabat-Zinn (z wykształcenia biolog, związany aka-
demicko z University of Massachusetts) stworzył program MBSR
(Mindfulness-Based Stress Reduction) w klinice bólu na Uniwersytecie
Massachusetts.

Kabat-Zinn zaczerpnął techniki z buddyjskiej medytacji vipassana
i jogi, ale przedstawił je w świeckim, medycznym kontekście — bez
religijnej terminologii. To otworzyło drzwi medytacji do głównego
nurtu medycyny.

117



Co obejmuje MBSR?

Program trwa 8 tygodni i obejmuje:

• Cotygodniowe spotkania grupowe (2–2,5 godziny)
• Codzienną praktykę domową (45 minut)
• Jeden całodniowy „dzień ciszy” w 6. tygodniu

Techniki: - Body scan (skanowanie ciała) - Medytacja siedząca - Świa-
dome jedzenie - Łagodna joga - Medytacja chodząca

Badania nad skutecznością

MBSR jest jednym z najlepiej zbadanych programów medytacyjnych.
Meta-analizy sugerują poprawę m.in. w:

• Redukcji obciążenia bólem przewlekłym — zwykle nie
„usuwa” bólu, ale może zmieniać relację do niego

• Zmniejszeniu objawów lęku i depresji
• Poprawie jakości życia u chorych przewlekle
• Redukcji wypalenia zawodowego
• zmianach w wybranych markerach stresu i odporności
(efekty zależą od badania i populacji)

MBSR nie jest „leczeniem” w tradycyjnym sensie. To tre-
ning umiejętności — uczenie się innego sposobu bycia z doświad-
czeniem, w tym z bólem i trudnymi emocjami.

Terapie oparte na uważności

MBCT — terapia poznawcza oparta na uważności

MBCT (Mindfulness-Based Cognitive Therapy) łączyMBSR z elemen-
tami terapii poznawczej. Została stworzona specjalnie dla osób z nawra-
cającą depresją.

Badania nad profilaktyką nawrotów depresji sugerują, że MBCT może
zmniejszać ryzyko nawrotu u części osób (szczególnie przy historii wie-

118



lokrotnych epizodów), a w niektórych porównaniach wypada podobnie
jak długotrwała farmakoterapia podtrzymująca.

DBT — dialektyczna terapia behawioralna

DBT (Dialectical Behavior Therapy), stworzona przez Marshę Line-
han, integruje uważność jako jedną z czterech głównych umiejętności
(obok regulacji emocji, tolerancji dyskomfortu i efektywności interper-
sonalnej).

DBT ma dobre potwierdzenie skuteczności m.in. w pracy z zaburze-
niem osobowości z pogranicza (BPD) i zachowaniami samobójczymi.

ACT — terapia akceptacji i zaangażowania

ACT (Acceptance and Commitment Therapy) zawiera koncepcje,
które można zestawić z pewnymi wątkami wedanty:

• Defuzja poznawcza— rozpoznanie, że myśli to tylko myśli, nie
fakty (porównaj z sakshi — świadkiem)

• Jaźń jako kontekst — ty nie jesteś swoimi myślami ani emo-
cjami; jesteś świadomością, która je obserwuje

• Akceptacja — bycie z tym, co jest, zamiast walki

Wątki podobne do tych idei, obecne w tradycjach kontemplacyjnych,
zostały „przetłumaczone” na język psychologii klinicznej.

Joga w badaniach naukowych

Wpływ na układ nerwowy

Regularna praktyka jogi (asany + pranayama) może wpływać na rów-
nowagę autonomicznego układu nerwowego:

• może sprzyjać większej aktywności przywspółczulnej
(np. poprzez oddech i relaksację; często mierzone pośrednio)

• może wiązać się ze zmianami w markerach stresu (np.
kortyzolu)

• może poprawiać zmienność rytmu serca (HRV) — jeden z
markerów regulacji autonomicznej

119



Pranayama i oddech

Badania nad kontrolowanym oddechem wskazują na jego wpływ na:

• Stan emocjonalny — wolniejszy oddech bywa kojarzony z
uspokojeniem, szybszy z pobudzeniem

• Ciśnienie krwi—w części badań techniki typu Nadi Shodhana
wiązały się z obniżeniem ciśnienia

• Funkcje poznawcze — niektóre techniki mogą wspierać kon-
centrację i pamięć

Oddech jest mostem między ciałem a umysłem — jedyną funkcją
autonomiczną, którą możemy świadomie kontrolować.

Joga nidra i hipnoza

Joga nidra (jogiczny sen) wprowadza w stan między czuwaniem a snem
— podobnie jak niektóre techniki hipnotyczne. Niektóre badania suge-
rują, że ten stan może:

• Może redukować napięcie mięśniowe
• Może sprzyjać uspokojeniu układu autonomicznego (efekty za-
leżą od badania)

• Może wspierać regenerację poprzez redukcję stresu (to nie jest
obietnica „leczenia”)

• Może wspierać subiektywne poczucie regeneracji (to nie to samo
co „zastąpienie” snu)

Psychologia pozytywna i mądrość wedyjska

Przepływ (flow)

Mihaly Csikszentmihalyi badał stan „przepływu” (flow) — pełnego za-
angażowania w czynność, gdy znika poczucie siebie i czasu.

Charakterystyki flow pokrywają się z opisami stanów medytacyjnych:
- Intensywna koncentracja na teraźniejszości - Połączenie działania i

120



świadomości - Utrata świadomości siebie jako oddzielnego - Zniekształ-
cenie percepcji czasu - Czynność jako nagroda sama w sobie

Samowspółczucie

Kristin Neff badała samowspółczucie (self-compassion) — traktowanie
siebie z życzliwością w trudnych momentach. Jej badania pokazują, że
samowspółczucie:

• Zwiększa odporność psychiczną
• Zmniejsza skłonność do depresji i lęku
• Motywuje do zmiany skuteczniej niż samokrytyka

A czym jest atma-prema (miłość do Jaźni) w wedancie, jeśli nie najwyż-
szą formą samowspółczucia?

Wdzięczność

Badania Roberta Emmonsa sugerują, że regularna praktyka wdzięcz-
ności może wiązać się m.in. z:

• Zwiększonym poczuciem dobrostanu
• Lepszą jakością snu
• Wzmacnianiem relacji
• Pewnymi wskaźnikami zdrowia fizycznego (zależnie od badania)

W tradycji wedyjskiej wdzięczność jest naturalnym skutkiem rozpozna-
nia, że wszystko jest darem — życie, oddech, świadomość sama.

Moc mitów — perspektywa psychologiczna

Carl Jung i archetypy

Carl Gustav Jung widział w mitach nie tylko „stare opowieści”, ale żywe
wzorce (archetypy) obecne w nieświadomości zbiorowej wszystkich lu-
dzi.

Wedyjskie mity i bóstwa można interpretować jako archetypy: - Śiwa
— archetyp destruktora/transformatora, koniecznego dla nowego życia
-Wisznu — archetyp opiekuna, podtrzymującego porządek - Brahma

121



— archetyp stwórcy, kreatywnej siły - Kali — archetyp dzikiej kobiecej
mocy, niszczącej iluzje

Joseph Campbell i podróż bohatera

Joseph Campbell w „Bohaterze o tysiącu twarzy” zidentyfikował uni-
wersalną strukturę mitu — monomit lub „podróż bohatera”:

1. Wezwanie do przygody
2. Przekroczenie progu
3. Próby i inicjacja
4. Spotkanie z bóstwem/mentorem
5. Transformacja
6. Powrót z darem

Ta struktura pojawia się w Ramajanie (podróż Ramy), Mahabharacie
(podróż Ardżuny), ale też w Gwiezdnych wojnach, „Matrixie” i tysią-
cach innych opowieści.

Mity to metafory duchowej transformacji. Nie trzeba wie-
rzyć w ich literalną prawdę, żeby czerpać z ich mądrości. Są ma-
pami wewnętrznej podróży każdego człowieka.

Mity jako terapia

Współczesna psychologia wykorzystuje narrację i mit terapeutycznie:

• Terapia narracyjna — przepisywanie własnej historii życia
• Biblioterapia — uzdrawiająca moc literatury
• Praca z archetypami — rozpoznawanie wzorców w swoim ży-
ciu

Wedyjskie opowieści mogą służyć tym samym celom — jako lustra, w
których widzimy własne konflikty, aspiracje i potencjał.

122



Neuronauka kontemplacyjna

Nowa dziedzina badań

Neuronauka kontemplacyjna to stosunkowo nowa dziedzina, badająca
mózgowe korelaty stanów medytacyjnych i duchowych.

Mind & Life Institute, założony przez Dalai Lamę i Francisca Varelę,
od lat promuje dialog między nauką a tradycjami kontemplacyjnymi.

Doświadczenia szczytowe

Abraham Maslow badał „doświadczenia szczytowe” (peak experiences)
— momenty głębokiego poczucia jedności, sensu, ekstazy. Dziś neuro-
nauka bada, co dzieje się w mózgu podczas takich doświadczeń.

Wstępne badania sugerują zmiany w: - Aktywności płata ciemienio-
wego (poczucie granic ciała) - Sieci trybu domyślnego (narracja o „ja”) -
Uwalnianiu neuroprzekaźników (serotonina, dopamina, endorfiny)

Ograniczenia nauki

Warto pamiętać o ograniczeniach naukowego podejścia do duchowości:

• Korelacja to nie przyczyna — zmiany w mózgu towarzyszą
doświadczeniu, ale czy je „powodują”?

• Redukcjonizm — sprowadzanie doświadczenia do „wyłado-
wań neuronów” pomija jego znaczenie

• Pomiar vs. doświadczenie — EEGmoże pokazać wzorce, ale
nie powie, „jak to jest” być świadomym

Mapa to nie terytorium. — Alfred Korzybski

I podobnie: skan mózgu medytującego nie jest samą medytacją — jest
tylko jednym z możliwych opisów jej korelatów.

Nauka może potwierdzić, że „coś się dzieje” podczas medytacji. Ale
sama praktyka — bezpośrednie doświadczenie — pozostaje dostępna
tylko praktykującemu.

123



Integracja — ani ślepa wiara, ani ślepy sceptycyzm

Droga środka epistemologicznego

Mądre podejście do relacji nauka-duchowość unika dwóch skrajności:

Ślepa wiara: „Tradycja mówi, więc tak jest. Nauka jest nieważna.”
Ślepy sceptycyzm: „Nauka tego nie udowodniła, więc to bzdura.”
Lepsza droga: - Szanuj mądrość tradycji, sprawdzoną przez pokole-
nia praktykujących - Korzystaj z naukowych narzędzi weryfikacji tam,
gdzie są stosowne - Pamiętaj, że niektóre aspekty doświadczenia ducho-
wego mogą być poza zasięgiem metod naukowych - Ostatecznie, testuj
w laboratorium własnego doświadczenia

Praktyka jako weryfikacja

W tradycji wedyjskiej ostatecznym testem nauki jest jej skuteczność w
praktyce (pratyaksza — bezpośrednie doświadczenie, oraz anumana —
wnioskowanie).

Tak samo możesz podejść do badań naukowych: nie musisz wierzyć, że
„medytacja zmienia mózg”. Możesz sam medytować i sprawdzić, czy
zmienia twoje życie.

Praktyka: Tydzień badań własnych
Przeprowadź własny „eksperyment naukowy”:

0. Dzień 0 (bazowy): przez jeden dzień nic nie zmieniaj. Zmierz
„jak jest” (stres/sen/irytacja) i zanotuj kontekst. To będzie punkt
odniesienia.

1. Wybierz jedną praktykę — np. 10 minut medytacji rano
2. Określ miary — np. poziom stresu w skali 1–10, jakość snu,

irytacja
3. Praktykuj przez tydzień — codziennie, o tej samej porze
4. Notuj obserwacje — subiektywne odczucia, zmiany
5. Porównaj — jak było przed tygodniem, jak jest teraz?

Jak to zanotować (bez tabeli w książce):

124



1. Weź kartkę albo notatnik (analogowy lub w telefonie).
2. Przez 8 dni (Dzień 0–7) zapisuj codziennie te same pola:

• Dzień: 0–7
• Praktyka (min): ile minut zrobiłeś(-aś)
• Stres (1–10): twoja subiektywna ocena
• Sen (1–10): jakość snu (nie „ile godzin”, tylko jak się czujesz)
• Irytacja (1–10): ile było „zapalników” i jak szybko
wracałeś(-aś) do równowagi

• Obserwacja (1 zdanie): jedno zdanie kontekstu (co dziś
mogło wpłynąć na wynik)

3. Dzień 0 potraktuj jako bazę: nic nie zmieniaj, tylko mierz.
4. Po tygodniu porównaj Dzień 0 z Dniem 7 i odpowiedz: „co real-

nie działa, a co jest tylko ideą?”.
Przykład (Dzień 0): Praktyka 0 min, stres 6/10, sen 6/10, irytacja 4/10,
obserwacja: „Bazowo: dużo bodźców, mało przerw.”.
To nie będzie badanie naukowe (brak grupy kontrolnej, efekt placebo,
itd.), ale da ci osobiste dane. A ostatecznie to twoje życie jest laborato-
rium — i tylko ty możesz przeprowadzić najważniejsze eksperymenty.

Nauka bada „jak”. Duchowość pyta „po co”. Obie są potrzebne
dla pełnego obrazu.

125



Rozdział 19

Inspirujące opowieści — mądrość w
narracjach
Tradycja wedyjska przekazuje mądrość nie tylko przez abstrakcyjne na-
uki, ale przede wszystkim przez opowieści. Historie o mędrcach, kró-
lach i bóstwach niosą głębokie prawdy w formie przystępnej dla umy-
słu. W tym rozdziale poznamy kilka klasycznych opowieści, które przez
tysiąclecia inspirują szukających prawdy.

Mini‑praktyka: 3 pytania po każdej opowieści
Po przeczytaniu historii zatrzymaj się na 60 sekund i odpowiedz:

1. Co jest tu sednem? (jedno zdanie, bez „eseju”)
2. Gdzie to mam w życiu dziś? (jedna konkretna sytuacja)
3. Jaki jeden czyn zrobię w 24 godziny, żeby to sprawdzić? (mały,

realny krok)

Śwetaketu i tajemnica „Ty jesteś Tym”
Historia

Śwetaketu, syn mędrca Uddalaki Aruni, wrócił do domu po dwunastu
latach nauki u bramińskiego nauczyciela. Wracał jak ktoś, kto w końcu
ma prawo mówić. Znał hymny, rytuały, gramatykę. Umiał cytować, po-
prawiać innych, wygrywać dyskusje. W jego głosie było coś twardego:
„ja wiem”.
Ojciec zobaczył to od razu. Nie złościł się. Nie zawstydzał syna publicz-
nie. Po prostu patrzył na niego tak długo, aż Śwetaketu sam poczuł, że
między nimi jest milczenie, którego nie da się wypełnić recytacją.

Widząc to, ojciec zapytał: „Drogi synu, czy podczas tych dwunastu lat
nauki dowiedziałeś się o tej nauce, dzięki której niesłyszane staje się sły-

126



szalne, niepostrzegalne staje się postrzegalne, niepoznane staje się po-
znane?”
To pytanie nie było egzaminem z wiedzy. Było pytaniem o źródło. Śwe-
taketu zamilkł. Po raz pierwszy od dawna nie miał gotowej odpowiedzi.
Pojawiło się w nim coś, czego nie lubił: niepewność.

W końcu zapytał ciszej: „Czym jest ta nauka, ojcze?”
„Tak jak przez poznanie jednej bryłki gliny poznaje się wszystko, co z
gliny ulepione — różnica jest tylko w nazwach, w istocie to tylko glina
— tak samo jest z tą nauką.”
Śwetaketu poprosił o wyjaśnienie. Uddalaka nie dał mu abstrakcyjnej
teorii. Dał mu doświadczenie — proste, domowe, nie do „wygrania”
intelektem.

Zaczął serię nauk, każdą kończąc słowami:

Tat twam asi, Śwetaketu — Ty jesteś Tym. — (parafraza, Chan-
dogya Upaniszada 6.8.7)

Nauki Uddalaki

Pierwsza nauka — sól w wodzie:

„Przynieś sól i połóż ją w wodzie” — polecił ojciec.

To wydawało się dziecinnie proste. Śwetaketu zrobił to bez przekonania,
jak ktoś, kto ma poczucie, że traci czas.

Następnego dnia ojciec powiedział: „Przynieś mi tę sól.”
Śwetaketu podszedł do naczynia. Woda wyglądała zwyczajnie. Nie było
śladu soli. Zaczął ją szukać palcami, jakby mogła leżeć na dnie. Nic.

„Spróbuj wody z wierzchu naczynia” — powiedział ojciec.

„Słona.”
„Spróbuj ze środka.”

127



„Słona.”
„Spróbuj ze dna.”
„Słona.”
„Tak jak tej soli nie widzisz, a jest wszędzie w wodzie, tak samo Byt —
najsubtelniejszy — przenika wszystko. To jest Atman. To jest prawda. Ty
jesteś Tym, Śwetaketu.”
Druga nauka — drzewo figowe:

„Przynieś owoc figowego drzewa.”
Śwetaketu przyniósł.

„Rozkrój go.”
Rozkroił. W środku: drobne nasiona.

„Co widzisz?”
„Małe nasiona, ojcze.”
„Rozkrój jedno.”
Rozkroił uważnie, jak chirurg. W środku — nic, co dałoby się uchwycić
wzrokiem.

„Co widzisz?”
„Nic, ojcze.”
„Z tego, czego nie widzisz, wyrasta to wielkie drzewo. Ta najsubtelniej-
sza esencja — to właśnie Atman. Ty jesteś Tym, Śwetaketu.”
Trzecia nauka — rzeki i ocean:

„Rzeki płyną na wschód i zachód, ale wszystkie wpadają do oceanu i
stają się oceanem. Nie wiedzą już, która była którą. Tak samo wszystkie
stworzenia, wyszedłszy z Bytu, zapominają o swoim źródle. Ty jesteś
Tym, Śwetaketu.”

128



Znaczenie

Ta historia z Chandogya Upaniszady (VI) jest jednym z najważniej-
szych tekstów wedanty. Uczy:

• Wiedza „o” rzeczach (wiedza zewnętrzna) nie jest ostateczna
• Istnieje wiedza fundamentalna — poznanie źródła wszystkiego
• To źródło (Brahman/Atman) jest twoją prawdziwą naturą
• Nie trzeba go zdobywać — trzeba je rozpoznać

Dziewięć razy Uddalaka powtarza „Tat twamasi”.Każde
powtórzenie odkrywa inny aspekt tej samej prawdy — że twoja
najgłębsza istota jest tożsama z ostateczną rzeczywistością.

Król Janaka — oświecony władca

Janaka i jego marzenie senne

Janaka był królemMithili, znanym zmądrości i duchowego wglądu. Był
też człowiekiem. A człowiek — nawet na tronie — potrafi się przestra-
szyć.

Pewnego razu zasnął na tronie i śnił, że jest żebrakiem, głodnym i nędz-
nym, proszącym o jałmużnę na ulicach obcego miasta. Czuł kurz na ję-
zyku. Czuł wstyd, który pali w gardle, gdy musisz wyciągnąć rękę. Czuł
zimno nocy i obojętność ludzi, którzy patrzą przez ciebie, jakbyś był
powietrzem.

Obudził się zlany potem, zdezorientowany. „Kim jestem? — pytał —
Czy jestem królem, któremu śniło się, że jest żebrakiem? Czy jestem
żebrakiem, któremu śni się, że jest królem?”
Zwykle król zadaje pytania, a inni odpowiadają. Tym razem nawet jego
doradcy nie mieli nic poza frazesami. Bo to pytanie nie dotyczyło poli-
tyki ani rytuału. Dotyczyło samego „ja”.
W końcu przybył młody mędrzec Ashtavakra. Janaka zapytał go o swój
dylemat — jak ktoś, kto ma władzę nad krajem, ale nie ma władzy nad
własnym lękiem.

129



„Ani król, ani żebrak — odpowiedział Ashtavakra — nie jesteś żadnym
z nich. Jesteś świadomością, która obserwuje obu. W stanie czuwania
obserwujesz króla. We śnie obserwujesz żebraka. W głębokim śnie nie
ma ani króla, ani żebraka — a ty wciąż jesteś. Kim jesteś naprawdę?”

Jesteś świadkiem wszystkich stanów — czuwania, śnienia, głębo-
kiego snu. Ale sam nie jesteś żadnym z tych stanów. — (parafraza,
Ashtavakra Gita)

Mądrość Ashtavakry

Ashtavakra Gita, dialog między Janaką a Ashtavakrą, to jeden z najbar-
dziej bezpośrednich tekstów wedanty. Kilka kluczowych nauk:

„Nie jesteś ciałem. Ciało jest w tobie. Nie jesteś umysłem. Umysł jest w
tobie. Jesteś czystą świadomością, w której to wszystko się pojawia.”
„Czy morze troszczy się o fale? Fale rodzą się i umierają, morze pozo-
staje. Jesteś morzem, nie falą.”
„Nic nie musisz robić, by być wolny. Wystarczy rozpoznać, kim zawsze
byłeś.”

Janaka na rynku

Według innej historii Janaka chodził po rynku i słyszał dźwięki — krzyki,
śmiechy, targi. Widział kolory, twarze, ruchy. Czuł zapach przypraw,
dymu, potu. A jednak był spokojny.

Uczeń zapytał: „Jak możesz być spokojny pośród takiego zgiełku?”
Janaka odpowiedział: „Widzę i słyszę wszystko. Ale wiem, że to, co wi-
dzi i słyszy, nie jest tym zgiełkiem. Jestem jak ekran kinowy — obrazy
pojawiają się i znikają, a ekran pozostaje nietknięty.”
To nie znaczy, że Janaka nic nie czuł. To znaczy, że nie brał każdego
bodźca za wyrok. Nie musiał od razu reagować. Mógł wybierać.

To jest ideał jivanmukti — wyzwolenia za życia. Nie ucieczka ze świata,
ale bycie w świecie z innej perspektywy.

130



Pytania Yakszy — mądrość Judhiszthiry

Kontekst

Ta historia pochodzi z Mahabharaty. Pięciu braci Pandawów, wygna-
nych z królestwa, wędruje przez las. Dni są długie, ziemia gorąca, a
pragnienie robi z człowieka kogoś, kto myśli tylko o jednym.

W końcu znajdują jezioro. Woda jest blisko. Jest prawie w zasięgu ręki.

Jeden po drugim idą po wodę — i każdy upada martwy.

Judhiszthira, najstarszy i najmądrzejszy, idzie ostatni i widzi swoich
braci leżących bez życia nad brzegiem jeziora. Gdy chce zaczerpnąć
wody, słyszy głos:

„Jestem Yakszą, strażnikiem tego jeziora. Twoi bracia upadli, bo zigno-
rowali moje ostrzeżenie. Odpowiedz na moje pytania, a napoję cię i
ożywię twoich braci.”

Pytania i odpowiedzi

To jest moment próby. Nie próby siły — tylko trzeźwości. Judhiszthira
też jest spragniony. Też jest w szoku. Ale nie rzuca się na wodę. Najpierw
słucha.

Yaksha zadał wiele pytań. Oto niektóre z najbardziej znanych:

Yaksha: Co jest cięższe niż ziemia? Judhiszthira:Matka.

Yaksha: Co jest wyższe niż niebo? Judhiszthira: Ojciec.

Yaksha: Co jest szybsze niż wiatr? Judhiszthira: Umysł.

Yaksha: Co jest liczniejsze niż trawa? Judhiszthira: Troski.

Yaksha: Co jest największym cudem na świecie? Judhiszthira: Co-
dziennie ludzie widzą, jak inni umierają, a mimo to żyją tak, jakby sami
mieli żyć wiecznie.

131



Codziennie widzimy śmierć wokół, a jednak żyjemy, jakby nas nie
dotyczyła. Cóż większego cudu? — (parafraza, Mahabharata —
Yaksha Prashna, Vana Parva)

Yaksha: Jaka jest najlepsza droga? Judhiszthira: Ta, którą wskazują
święci.

Yaksha:Co trzeba porzucić, by być kochanym? Judhiszthira:Dumę.

Yaksha: Co trzeba porzucić, by nie żałować? Judhiszthira: Gniew.

Yaksha: Co trzeba porzucić, by być bogatym? Judhiszthira: Pożąda-
nie.

Yaksha:Co trzeba porzucić, by być szczęśliwym? Judhiszthira:Chci-
wość.

Most do życia: Najtrudniejsze pytania pojawiają się wtedy, gdy
jesteśmy spragnieni — uznania, bezpieczeństwa, miłości. Wtedy
najłatwiej pobiec do „jeziora” i zrobić coś, czego potem żałujemy.
Judhiszthira pokazuje inny ruch: zatrzymać się i odpowiedzieć z
głębi.

Ostatni wybór

Zadowolony odpowiedziami, Yaksha zgodził się ożywić jednego z braci.
„Którego wybierasz?”
Judhiszthira miał czterech braci: Bhimę i Ardżunę (synów tej samej
matki co on) oraz Nakulę i Sahadewę (synów drugiej żony ojca, Ma-
dri).

„Niech wstanie Nakula” — powiedział Judhiszthira.

Yaksha był zaskoczony. „Bhima jest najsilniejszy, Ardżuna najlepszym
wojownikiem. Dlaczego wybrałeś Nakulę?”

132



„Moja matka Kunti ma swojego syna — mnie — przy życiu. Sprawie-
dliwość wymaga, by Madri też miała żywego syna. Wybieram Nakulę,
by oddać sprawiedliwość obu matkom.”
Wzruszony tą odpowiedzią, Yaksha (który okazał się być bogiem
Dharmą, ojcem Judhiszthiry) ożywił wszystkich braci.

Znaczenie

Ta opowieść uczy: - Mądrość to nie tylko wiedza, ale umiejętność od-
powiadania z głębi - Dharma (sprawiedliwość) wymaga uwzględnienia
perspektywy innych - Prawdziwa siła to siła charakteru, nie mięśni - Re-
fleksja nad śmiertelnością może przebudzić do głębszego życia

Nachiketa i Yama — ta sama oś, inne miejsce w książce
Ta książka opowiada historię Nachikety w całości w rozdziale o
„chłopcu, który pytał o śmierć” — bo to nie jest „jedna z wielu bajek”,
tylko kręgosłup wielu późniejszych wątków.

W kontekście opowieści warto zapamiętać jedno zdanie‑kompas:

Są dwie drogi: dobro (shreya) i przyjemne (preya). Mądry wybiera
dobro, nawet jeśli jest trudniejsze. — (parafraza, Katha Upani-
szada)

Jeśli chcesz wrócić do pełnej wersji tej historii i przejść ją krok po kroku:
Rozdział 03 — Nachiketa i Yama.

Opowieść o dziesiątym człowieku

Historia

Dziesięciu studentów przeprawiało się przez rwącą rzekę. Woda była
zimna, nurt silny, a kamienie śliskie. Gdy dotarli na drugi brzeg, każdy
był napięty jeszcze przez chwilę, jakby ciało nie dowierzało, że to już
koniec.

133



Jeden z nich policzył, by upewnić się, że wszyscy dotarli bezpiecznie: „Je-
den, dwa, trzy… dziewięć.” Przeliczył ponownie: „Dziewięć.” I jeszcze
raz: „Dziewięć!”
„Jeden z nas utonął!” — krzyknął. Wszyscy zaczęli lamentować.

To jest ten rodzaj paniki, w której człowiek przestaje widzieć. Widzi
tylko brak.

Przechodzień, widząc ich rozpacz, zapytał o przyczynę. Gdy usłyszał,
uśmiechnął się: „Policz jeszcze raz, a tym razem zacznij od siebie.”
„Ja — jeden. Ty — dwa. On — trzy…” Student dotarł do dziesięciu.
„Dziesiąty człowiek to ty!” — powiedział przechodzień. „Zawsze tu by-
łeś, tylko o sobie zapomniałeś.”

Szukasz tego, kim już jesteś. Brakujący element to ty sam — świa-
domość, która szuka.

Znaczenie

Ta prosta opowieść, często przywoływana w tradycji adwajty, ilustruje:

• Szukamy szczęścia, sensu, prawdy — a one są naszą naturą
• „Znajdowanie” Atmana to nie zdobywanie czegoś nowego, ale roz-
poznanie tego, co zawsze było

• Ignorancja (awidja) to zapomnienie siebie, nie brak czegoś
zewnętrznego

• Nauczyciel nie daje nam niczego, czego byśmy już nie mieli —
tylko przypomina

Mądrość opowieści
Te i wiele innych historii niosą mądrość wedyjską w formie, która po-
rusza nie tylko intelekt, ale i serce. Opowieść może dotrzeć tam, gdzie
suchy traktat filozoficzny nie dociera.

Każda z tych historii może być przedmiotem kontemplacji:

134



• Przeczytaj ją powoli
• Wyobraź sobie siebie w miejscu bohatera
• Zapytaj: Co ta opowieść mówi mi o moim życiu?
• Wróć do niej w różnych momentach życia — może mówić różne
rzeczy

Wielkie opowieści to lustra, w których widzimy własne odbicie. I
jak w lustrze — odbicie zmienia się, gdy zmienia się patrzący.

Mikro‑historie współczesne — duchowość w zwykłym
dniu
Poniższe sceny są krótkie i celowo „nie heroiczne”. Mają pomóc przeło-
żyć język mądrości na jedno zachowanie w realnym życiu.

1) Relacja: „Okej.” w wiadomości

Dostajesz krótką odpowiedź: „Okej.” Kropka. Umysł natychmiast do-
pisuje film: „jest obrażony”, „ma dość”, „coś zepsułem”. Palce już chcą
pisać kolejny akapit wyjaśnień.

Zatrzymujesz się i widzisz, że to nie jest fakt. To jest historia. Fakt jest
jeden: przyszło krótkie słowo.

Praktyka (mikro‑pauza): zanim odpiszesz, zrób 1 spokojny od-
dech i rozluźnij szczękę. Potem zadaj jedno pytanie zamiast pię-
ciu domysłów: „Hej, wszystko okej?”.

2) Praca: mail, który „odpala”
Czytasz wiadomość od kogoś z pracy. Ton brzmi oschle. Pojawia się
impuls: „muszę odpowiedzieć mocniej” albo „muszę się bronić”. W se-
kundę zamieniasz się w adwokata własnego ego.

135



Przypominasz sobie, że w pracy też można praktykować: jasność, pro-
fesjonalizm, prawdę bez agresji.

Praktyka (dharma w 1 zdaniu): zanim odpiszesz, zapisz
jedno zdanie: „Moja dharma w tej sytuacji to ___”. (np. „jasno
doprecyzować”, „ustawić granicę spokojnie”, „nie eskalować”).

3) Lęk: katastrofa z wyprzedzeniem

Masz ważny telefon za godzinę. Umysł zaczyna trenować porażkę: „zro-
bię z siebie idiotę”, „na pewno mi odmówią”. Ciało reaguje, jakby to już
się działo: napięcie, ścisk w brzuchu.

I nagle widzisz: to nie jest przyszłość. To jest projekcja. Możesz wrócić
do faktów i jednego kroku.

Praktyka (STOP): S — zatrzymaj się. T — dwa spokojne odde-
chy. O — nazwij historię („katastrofizacja”). P — jeden następny
krok (np. spisz 3 punkty rozmowy).

4) Wstyd: „Jestem beznadziejny”
Popełniasz błąd. Ktoś to zauważa. W sekundę pojawia się fala: „ze mną
jest coś nie tak”. Wstyd lubi udawać, że mówi prawdę o tobie jako o
osobie, a nie o sytuacji.

Zatrzymujesz się i rozróżniasz: fakt (błąd) vs. etykieta (tożsamość).

Praktyka (STOP): S — stop. T — wydech dłuższy niż wdech. O
— nazwij etykietę („wstyd mówi: ‘jestem X’”). P — wróć do faktu
i naprawy: „co teraz jest jednym mądrym ruchem?”.

136



5) Telefon: „tylko na minutę”
Sięgasz po telefon „na chwilę”. Mija dwadzieścia minut.W głowie szum,
w ciele zmęczenie, a w środku lekkie rozczarowanie sobą. To nie jest
kwestia moralności — to kwestia wolności uwagi.

Nie potrzebujesz wojny z telefonem. Potrzebujesz jednej przerwy w au-
tomacie.

Praktyka (mikro‑pauza): zanim odblokujesz ekran, zrób 1
długi wydech i zapytaj: „Po co to otwieram?”. Jeśli odpowiedź
brzmi „żeby nie czuć”, zrób zamiast tego jedną rzecz: woda /
okno / 10 kroków.

6) Konflikt: „Muszę mieć rację”
W rozmowie z bliską osobą czujesz, że narasta walka. Argumenty są co-
raz ostrzejsze. W środku jest przekonanie: „jeśli odpuszczę, przegram”.
Wtedy pamiętasz: celem nie jest wygrana ego. Celem jest prawda i do-
bro relacji.

Praktyka (dharma w 1 zdaniu): powiedz w myślach: „Moja
dharma to nie wygrać — moja dharma to zrozumieć”. I zadaj
jedno pytanie: „Co jest dla ciebie w tym najtrudniejsze?”.

7) Prokrastynacja: „Zacznę od jutra”
Masz jedno zadanie, którego unikasz. Zamiast niego robisz rzeczy
„pilne”, ale bez znaczenia. To wygląda jak lenistwo, ale często jest
ucieczką od dyskomfortu (lęku przed oceną, porażką, przeciążeniem).

Nie potrzebujesz motywacji. Potrzebujesz wejścia.

137



Praktyka (mikro‑pauza): ustaw minutnik na 5 minut i zrób
tylko pierwszy krok (otwórz plik, napisz 3 zdania, zrób szkic). Po
5 minutach możesz przestać — ale często już nie chcesz.

8) Samotność: „Nikt mnie nie rozumie”
Wieczorem robi się cicho. Pojawia się myśl: „jestem sam”. Umysł dopi-
suje dalszy ciąg: „zawsze tak będzie”. To kolejny film — bardzo przeko-
nujący, bo podparty emocją.

Możesz zobaczyć emocję, nie robiąc z niej wyroku.

Praktyka (STOP): S — stop. T — dwa oddechy. O — nazwij
uczucie („samotność”). P — jeden kontakt: wyślij jedną wiado-
mość, wykonaj jeden telefon, wyjdź na 10 minut.

9) Zakupy i „nagroda”: „Zasłużyłem(-am)”
Jest ciężki dzień. Umysł szuka ulgi. Pojawia się myśl: „Zasłużyłem(-am)
na to” — i już jesteś na stronie z rzeczami, których nie planowałeś(-aś)
kupić. To nie jest „zło”. To mechanizm regulacji napięcia przez bodziec.

Możesz nie robić z tego wojny. Możesz zrobić jeden ruch w stronę wol-
ności: zauważyć pragnienie, nazwać je i dać mu inne ujście.

Praktyka (aparigraha w 30 sekund): zanim kupisz, zrób
STOP i zadaj jedno pytanie: „Czy to rozwiązuje problem, czy
tylko znieczula napięcie?”. Jeśli to znieczulenie — wróć do jed-
nego minimum (woda / okno / 10 kroków) i odłóż decyzję o 24
godziny.

10) Rozmowa i plotka: „Powiem tylko, bo to prawda”
Ktoś zaczyna opowiadać o nieobecnej osobie. Pojawia się przyjemne
napięcie: „wreszcie coś ciekawego”. A potem czujesz, że dokładacie cier-

138



pienia — mimo że nikt nikogo nie uderzył. To jest moment na yamy:
prawdę i nieszkodzenie.

Praktyka (satya + ahimsa): zanim coś powiesz, sprawdź trzy
rzeczy: czy to prawda? czy to potrzebne? czy to będzie życzliwe?
Jeśli brakuje choć jednej — wybierz ciszę albo zmianę tematu.

11) Przepracowanie: „Jeszcze tylko to jedno”
Kończysz dzień „na autopilocie”. Jeszcze mail. Jeszcze sprawdzenie.
Jeszcze jedna rzecz. A potem dziwisz się, że wieczorem nie masz
zasobów na relację i sen. To często radźas: dużo ruchu, mało mądrości.

Praktyka (regulacja w 1min): zrób wydłużony wydech i zapy-
taj: „jaki jest jeden najważniejszy krok — a co jest tylko rozprosze-
niem?”. Jeśli jesteś na granicy, wróć do minimum: światło, woda,
ruch, kontakt.

12) Samokrytyka: „Znowu zawaliłem(-am)”
Robisz błąd i w sekundę umysł zamienia to w tożsamość: „jestem do
niczego”. To nie jest analiza. To jest przemoc wewnętrzna. A przemoc
nie prowadzi do zmiany — prowadzi do zamrożenia albo kompulsji.

Praktyka (samowspółczucie w 2 min): użyj narzędzia z roz-
działu 12: Samowspółczucie. Najpierwwróć do regulacji, dopiero
potem wybierz jedną korektę zachowania.

13) Wartości w decyzji: „Wiem, co dobre… i nie robię”
Masz jasność, co byłoby mądre: rozmowa, granica, zakończenie czegoś,
co ci szkodzi. A jednak odkładasz. Nie dlatego, że jesteś „słaby(-a)”, tylko
dlatego, że system wybiera krótką ulgę. Tu pomaga etyka jako kontrakt:
jeden standard na tydzień, bez negocjacji.

139



Praktyka (kontrakt 7 dni): wybierz 1 yama i 1 niyama i testuj
je jak standard jakości: Kontrakt 7 dni. Nie chodzi o perfekcję —
chodzi o spójność.

14) „Sukces” jako ucieczka: „Jak dowiozę, to wreszcie poczuję
spokój”
Masz cel. Projekt. Wynik. Umysł mówi: „jak to zrobię, to wreszcie będę
okej”. I jest w tym ziarnko prawdy — zakończenie sprawy przynosi ulgę.
Ale czasem pod spodem jest mechanizm: biegnę, żeby nie czuć.

Gdy na chwilę zwalniasz, wraca to, co było pod spodem: zmęczenie, sa-
motność, lęk, napięcie w relacji. Więc znów przyspieszasz. Sukces staje
się środkiem znieczulającym.

Praktyka (STOP + prawda o potrzebie): zatrzymaj się na
60 sekund i zrób STOP. W „O” nazwij prawdziwą potrzebę (np.
odpoczynek / rozmowa / sen), a w „P”wybierz jeden mikro‑ruch,
który ją karmi (woda / 10 minut ruchu / jedna wiadomość do
człowieka), zanim wrócisz do pracy.

15) Porównywanie się jako algorytm cierpienia: „Inni są dalej”
Widzisz cudzy wynik i umysł robi skrót: „oni są lepsi” → „ja jestem
opóźniony(-a)” → „nie ma sensu”. To działa jak feed: algorytm poka-
zuje ci fragmenty cudzych efektów, a twój umysł dopisuje cały film o
tobie.

Wtedy nawet dobra ambicja zamienia się w ciężar. Zamiast energii jest
napięcie i wstyd. Zamiast ruchu — zamrożenie.

140



Praktyka (higiena uwagi na 7 dni): wybierz jedną „dietę
bodźców” jako niyamę (np. bez scrolla rano, bez porównań przed
snem) i zapisz jedno zdanie dziennie, jak zmienia się napięcie. Je-
śli potrzebujesz konkretu tu i teraz: rozpoznawanie wzorców (3×
dziennie) + jedno pytanie: „czy to mnie buduje, czy mnie kur-
czy?”.

141



Rozdział 20

Najczęstsze błędy i korekty
Ta książka ma pomagać w praktyce, nie w kolekcjonowaniu koncep-
cji. Dlatego poniżej zebrałem najczęstsze „skręty”, które widzę u osób
wchodzących w praktyki (oddech, uważność, mantra, praca z filozofią)
— oraz jedną korektę dla każdego.

Nie chodzi o perfekcję. Chodzi o to, żeby szybciej wracać na ścieżkę,
gdy zbaczasz.

Jak korzystać z tego rozdziału
Najlepszy sposób:

1. Przeczytaj cały rozdział raz, bez poprawiania siebie.
2. Wybierz jedną pułapkę, która dziś jest najbardziej „twoja”.
3. Zastosuj przypisaną korektę przez 7 dni (minimum, nie perfek-

cja).
4. Jeśli chcesz gotowe praktyki do konkretnych sytuacji, użyj in-

deksu: Indeks praktyk — szybki dostęp.

Niewidzialne blokady rozwoju (których często nie widać
od środka)
To nie są „grzechy charakteru”. To są mechanizmy, które zwykle dzia-
łają w tle — i przez to wydają się tobą. Jeśli czujesz, że stoisz w miejscu,
wybierz jedną blokadę i potraktuj ją jak eksperyment na 7 dni.

1) Mylenie presji z postępem („jak nie boli, to nie działa”)
Jak to wygląda: dokręcasz śrubę. Więcej, szybciej, mocniej. Postęp
mierzysz napięciem i zmęczeniem, a spokój traktujesz jak „lenistwo”.
Dlaczego to blokuje: presja daje krótkie paliwo, ale długoterminowo
wypala. Rozwój wymaga energii odnawialnej: rytmu, regeneracji, pro-
stoty.

142



Mikro‑korekta (1min): gdy czujesz presję, zrób wydłużony wy-
dech i wybierz „następny najmniejszy krok”, nie „największy wy-
siłek”.

2) Niewidzialne unikanie („robię wszystko, tylko nie to jedno”)
Jak to wygląda: masz pełny dzień „produktywnych” rzeczy, ale omi-
jasz jedną rozmowę, jeden telefon, jedno zadanie, które naprawdę prze-
sunęłoby życie.

Dlaczego to blokuje: rozwój zwykle nie zatrzymuje się na braku wie-
dzy — zatrzymuje się na braku tolerancji na dyskomfort (wstyd, lęk, ry-
zyko oceny).

Mikro‑korekta (5 min): wejdź przez wejście, nie przez moty-
wację: minutnik 5 minut i tylko pierwszy krok.

3) Życie na autopilocie interpretacji („wiem, co to znaczy”)
Jak to wygląda: jedna wiadomość, jeden ton, jedno spojrzenie — i
już wiesz „co to znaczy”. Ciało reaguje, jakby to była pewność. Potem
działasz z filmu.

Dlaczego to blokuje: działasz na danych, których nie masz. Zamiast
decyzji jest reakcja, zamiast relacji — domysły.

Mikro‑korekta (2 min): użyj STOP: oddziel fakt od historii i
wybierz jedno pytanie zamiast pięciu domysłów.

4) Budowanie tożsamości na wyniku („jestem tym, co osią-
gam”)
Jak to wygląda: sukces daje chwilę ulgi, porażka — upadek tożsamo-
ści. Wchodzisz w spiralę: muszę dowieźć → nie mogę zawieść → rośnie
napięcie → spada jakość.

143



Dlaczego to blokuje: wynik staje się lekarstwem na niepokój, więc
każdy krok jest „o życiu i śmierci”. Z tego miejsca trudno o mądrą od-
wagę i twórczość.

Mikro‑korekta (30 sek): przerzuć ciężar z wyniku na proces:
„moja odpowiedzialność to jeden uczciwy krok”. Potem wróć do
świadka: obserwacja świadka.

5) „Cichy perfekcjonizm” (standardy, o których nie mówisz
nawet sobie)

Jak to wygląda: na zewnątrz jesteś „w porządku”, ale w środku jest
ukryty standard: muszę robić bezbłędnie. Gdy nie wychodzi — odkła-
dasz, przerywasz albo się karzesz.

Dlaczego to blokuje: perfekcjonizm wygląda jak ambicja, ale działa
jak hamulec. Zabija regularność.

Mikro‑korekta: ustaw minimum nie do negocjacji (jak w tym
rozdziale) i traktuj „wystarczająco dobrze” jako realną wygraną.

6) Pętla samokrytyki (przemoc wobec siebie jako „motywa-
cja”)
Jak to wygląda: myślisz, że bez bata się nie ruszysz. W praktyce bat
obniża energię, zwiększa unikanie i dokłada wstydu.

Dlaczego to blokuje: wstyd nie buduje zdolności — buduje maski.
Rozwój wymaga bezpieczeństwa psychicznego.

Mikro‑korekta: najpierw regulacja, potem korekta: samowspół-
czucie + jeden konkretny ruch naprawy.

144



7) „Duchowość jako licencja” (odpuszczam odpowiedzialność)

Jak to wygląda: masz piękne zdania o obecności, a jednocześnie uni-
kasz granic, rozmów, konsekwencji. „Wszystko jest doskonałe” staje się
sposobem, by nic nie zmieniać.

Dlaczego to blokuje: duchowość wtedy nie wyzwala — znieczula. A
życie i tak wystawi rachunek (w relacji, zdrowiu, finansach, zaufaniu).

Mikro‑korekta: wróć do etyki jako standardu działania: kon-
trakt 7 dni (1 yama + 1 niyama).

8) Zlekceważenie podstaw (sen, bodźce, ruch, kontakt)

Jak to wygląda: szukasz „wysokich praktyk”, a jednocześnie śpisz za
mało, karmisz umysł hałasem i siedzisz bez ruchu. Potem dziwisz się, że
umysł jest rozedrgany.

Dlaczego to blokuje: bez podstaw układ nerwowy pracuje na długu.
Wtedy nawet najlepsze techniki są jak gaszenie pożaru łyżeczką.

Mikro‑korekta (10 min): wróć do minimum: światło, woda,
ruch, kontakt. Dopiero potem „filozofia”.

9) Brak jednego „punktu transferu” (praktyka nie przechodzi
do dnia)

Jak to wygląda: praktykujesz rano, a potem cały dzień reagujesz au-
tomatycznie. Masz wrażenie, że „to nie działa”.
Dlaczego to blokuje: praktyka działa wtedy, gdy dotyka mikromo-
mentów: odpisu, tonu, telefonu, jedzenia, pierwszego napięcia.

Mikro‑korekta:wybierz jednomiejsce w dniu (np. „zanim odpi-
szę”) i zrób tam jedną kotwicę: 1 oddech + STOP. To jest realny
rozwój.

145



1) Duchowa ucieczka („jestem ponad tym”)
Jak to wygląda: zamiast czuć ból, złość albo wstyd, uciekasz w hasła:
„to tylko ego”, „to iluzja”, „wszystko jest doskonałe”. Na zewnątrz brzmi
to „mądrze”, a w środku często jest zamrożenie.

Dlaczego to problem: duchowość wtedy nie daje wolności — daje
odcięcie. A odcięte emocje i tak wrócą: w ciele, w relacji, w wybuchu,
w pasywnej agresji, w depresji.

Korekta: Zrób najpierw krok w stronę faktu i ciała: „to boli” +
3 spokojne oddechy. Dopiero potem pytaj: „jaki jest jeden mądry
następny krok?”

2) Perfekcjonizm praktyki („muszę robić idealnie”)
Jak to wygląda: praktyka ma być „bezbłędna”: idealny oddech, ide-
alna asana, idealna sesja. Gdy coś nie wychodzi, przerywasz albo znie-
chęcasz się. Z czasem praktyka staje się kolejną areną samokrytyki.

Dlaczego to problem: perfekcjonizm jest formą kontroli. A większość
praktyk działa wtedy, gdy pojawia się miękkość i regularność.

Korekta: Ustal minimum nie do negocjacji (np. 3 rundy odde-
chu / 3 minuty japy — powtarzania mantry / 1 mikro‑pauza
dziennie) i uznaj je za „wygraną”. Reszta to bonus.

3) Kompulsywne szukanie doznań („chcę coś poczuć”)
Jak towygląda: gonisz za „efektem”: ekstaza, rozpuszczenie ego, ener-
gie, wizje, „otwarcie czakry”. Jeśli praktyka jest zwyczajna i cicha, uzna-
jesz ją za „nieskuteczną”.
Dlaczego to problem: doznania są zmienne. Przywiązanie do nich
tworzy nowe pragnienie — a pragnienie to paliwo samsary. Poza tym
pogoń za intensywnością bywa fizycznie i psychicznie destabilizująca.

146



Korekta: Zmień cel z „doznania” na „regulację i jasność”: po
praktyce zadaj jedno pytanie: „czy jestem choć 5% bardziej spo-
kojny i obecny?”

4) Porównywanie się („inni praktykują lepiej”)
Jak to wygląda: patrzysz na innych (nauczycieli, znajomych, Inter-
net) i mierzysz siebie: „oni medytują godzinę, ja 10 minut”, „oni są spo-
kojni, ja nie”. Albo odwrotnie: budujesz tożsamość „bardziej uducho-
wionego”.
Dlaczego to problem: porównanie przenosi uwagę z praktyki na ob-
raz siebie. Zamiast wolności rośnie napięcie i gra ego.

Korekta: Porównuj tylko do wczoraj: „czy dziś zrobiłem jeden
uczciwy krok?” Jeśli tak — praktyka działa.

5) „Za dużo naraz” (przeładowanie systemu)
Jak to wygląda: zaczynasz jednocześnie: pranayama, joga, mantra,
dziennik, dieta, zimne prysznice, 5 książek naraz. Po tygodniu jesteś
zmęczony i wszystko porzucasz.

Dlaczego to problem: układ nerwowy nie lubi rewolucji. Lubi stałe,
małe zmiany. Przeładowanie wygląda jak ambicja, ale często kończy się
regresją.

Korekta: Wybierz jedną praktykę na 7 dni + jedno mi-
kro‑wsparcie (np. sen). Resztę odłóż. Zwycięża prostota.

6) Intelektualizacja (czytanie zamiast praktykowania)
Jak to wygląda: kolekcjonujesz cytaty, mapy, porównania tradycji.
Wiesz dużo „o” praktyce, ale rzadko ją robisz — albo robisz ją tylko
wtedy, gdy masz nastrój.

147



Dlaczego to problem: wiedza bez wdrożenia może stać się tarczą
przed doświadczeniem. Umysł lubi czuć postęp bez zmiany nawyków.

Korekta: Po każdym rozdziale wybierz jedno zastosowanie na
24 godziny. Jeśli nie ma zastosowania — to znak, że uciekasz w
teorię.

7) Ignorowanie sygnałów ciała (forsowanie)
Jak to wygląda: „cisnę”, mimo że ciało mówi STOP: ból, zawroty
głowy, bezsenność po praktyce, narastający niepokój. W pranayamie
dodajesz zatrzymania, w jodze idziesz w ambicję, w medytacji „doci-
skasz” koncentrację.
Dlaczego to problem: praktyka ma wzmacniać bezpieczeństwo i sta-
bilność. Forsowanie bywa krótką drogą do kontuzji, lęku albo zniechę-
cenia.

Korekta: Zasada „łagodniej niż myślisz”: gdy pojawia się sygnał
alarmowy, cofnij intensywność o 30–50% albo wróć do najprost-
szego wariantu (oddech naturalny, Balasana, kontakt stóp z zie-
mią).

8) Brak „mostu” do życia (praktyka na poduszce, chaos
w dniu)
Jak to wygląda: robisz sesję rano, a potem dzień jedzie na autopilocie.
W praktyce jest spokój, a w relacji i e‑mailach — odruchowe reakcje.
Pojawia się rozczarowanie: „to nie działa”.
Dlaczego to problem: praktyka ma się przenosić do mikrosytuacji:
rozmowy, telefonu, jedzenia, stresu.

148



Korekta: Wstaw jedną „kotwicę dnia”: mikro‑pauza przed od-
powiedzią (1 oddech), STOP przy pierwszym napięciu, albo 10
oddechów stojąc w połowie dnia. To jest prawdziwy transfer.

149



Rozdział 21

Podsumowanie
Ta część poszerza horyzont: mosty między tradycjami, spojrzenie nauki
oraz praktyczna integracja. Jej celem nie jest „udowodnić metafizykę”,
tylko pomóc ci żyć mądrzej: z mniejszą reakcją, większą odpowiedzial-
nością i większą życzliwością.

Trzy zdania, które warto pamiętać
1. Możesz brać z różnychmap, ale praktykama się spotkać z życiem

tu i teraz.
2. Nauka mierzy korelaty i efekty; duchowość pyta o sens i tożsa-

mość — nie myl tych porządków.
3. Najlepsza duchowość to ta, która poprawia relacje, decyzje i spo-

sób bycia w stresie.

Jedna praktyka na 7 dni: „eksperyment” i dane z życia
Zrób własny mini‑eksperyment: jedna praktyka, te same pory, proste
miary. Nie po to, by „coś udowodnić”, tylko by zobaczyć, co realnie
działa na ciebie.

• Sekcja: „Przeprowadź własny eksperyment” (rozdz. 18)
• Szybki wybór praktyk: Indeks praktyk

To, co naprawdę wiesz, widać po tym, jak reagujesz w trudnym
momencie — nie po tym, co potrafisz wytłumaczyć.

Pytanie na drogę
Jaka jedna zmiana w twojej codzienności da największy zwrot: sen,
bodźce, relacje, ruch — i jaki jest pierwszy krok na jutro?

150



Zakończenie



Rozdział 22

Zakończenie: Początek bez końca
Dotarliśmy do końca tego przewodnika, ale to dopiero początek. Słowa
na stronie to tylko wskazówki. Prawdziwa podróż zaczyna się, gdy za-
mkniesz ten dokument i usiądziesz w ciszy.

Nachiketa czekał trzy dni przy progu śmierci. Wiedział, że wszystko
inne jest zabawą — piękną, ale przemijającą. I chciał poznać to, co nie
przemija.

Każdy z nas ma w sobie tego Nachiketę. Część, która wie, że coś jest nie
tak z całym tym bieganiem. Część, która szuka czegoś prawdziwszego.

Praktyki opisane tutaj to narzędzia do codziennego używania. Każde,
praktykowane szczerze, może otworzyć drzwi.

Co dalej (żeby to nie zostało „tylko książką”)
Jeśli chcesz, żeby ta książka naprawdę zadziałała, potrzebujesz planu
prostszego niż twoja motywacja.

Plan 7 dni (minimum)

• Wybierz jedną praktykę z indeksu i rób ją codziennie (nawet 2–5
minut): Indeks praktyk — szybki dostęp.

• Dodatkowo: raz dziennie jedna mikro‑pauza (1 oddech) w miej-
scu, w którym zwykle reagujesz automatycznie.

Plan 30 dni (stabilizacja)

• 7 dni: jedna praktyka „regulacyjna” (oddech / ciało).
• 7 dni: jedna praktyka „uwagi” (świadek / mikro‑pauza).
• 7 dni: jedna praktyka „serca” (życzliwość / samowspółczucie).
• 7 dni: jedna praktyka „integracji” (dziennik / jedno pytanie dzien-
nie).

152



Nie chodzi o to, żeby robić „więcej”. Chodzi o to, żeby robić to samo
wystarczająco długo, aż zacznie się przenosić do życia.

उ̎Ȇ˚त जाग्रत (Uttiṣṭhata jāgrata) — Powstań, przebudź się. — Katha
Upaniszada 1.3.14

Ścieżka jest ostra jak ostrze brzytwy. To nie zaproszenie do wygodnego
filozofowania. To wezwanie do praktyki, do żywego doświadczenia.

A jednak: każdy krok jest krokiem do domu. Każdy moment rozpozna-
nia jest przypomnieniem tego, kim zawsze byłeś. Każda praktyka jest
zaproszeniem do wolności, która już jest obecna.

ॐ शा̕Ⱥः शा̕Ⱥः शा̕Ⱥः
Om Shanti Shanti Shanti
— śānti mantra (tradycja upaniszad)

Tłumaczenie: „Om. Pokój, pokój, pokój.” Trzykrotne powtórzenie jest
tradycyjnym wezwaniem pokoju w ciele, mowie i umyśle.

153



Rozdział 23

Słownik pojęć (krótko i praktycznie)
Ten słownik nie ma zastąpić studium tradycji. Ma pomóc czytać książkę
bez gubienia się w terminach. Traktuj definicje jakmapę: użyteczną, ale
uproszczoną.

Jak korzystać
• Jeśli trafiasz na nowe słowo: przeczytaj definicję i od razu spójrz
na linijkę „W praktyce”.

• Jeśli widzisz pojęcie, które brzmi „zbyt metafizycznie”: potraktuj
je jako język opisu doświadczenia (umysłu, ciała, relacji).

• Jeśli masz tendencję do „rozumienia zamiast praktykowania”: wy-
bierz jeden termin i sprawdź go w życiu przez 24 godziny (np.
sakshi albo dharma).

Rdzeń wedanty i tożsamości
• Atman (rozdz. 04) — najgłębsza natura „ja”: czysta świadomość,
która doświadcza.

W praktyce: Zamień tożsamość na obserwację: zamiast
„jestem lękiem” — „pojawia się lęk w świadomości”. Potem
wróć do jednego konkretu: oddechu, stóp, rozmowy, na-
stępnego kroku.

• Brahman (rozdz. 04, 13) — ostateczna rzeczywistość, „Jedno”, w
którym wszystko się pojawia.

154



Wpraktyce:Gdy umysł buduje podział „ja kontra świat”,
zrób małe przesunięcie: „to jedno życie w różnych for-
mach”. To nie ma być slogan—ma obniżyć napięcie i agre-
sję, żebyś mógł działać mądrzej.

• Jiva (rozdz. 04) — „ja” indywidualne: osoba uwikłana w role, hi-
storię i doświadczenie.

W praktyce: Nie próbuj „zabić” jivy. Pozwól jej działać
w świecie (praca, relacje), ale nie dawaj jej monopolu na
prawdę o tobie.

• Sakshi (rozdz. 04) — świadek/obserwator (tożsamość oparta na
świadomości, nie na treści umysłu).

W praktyce: Zadaj sobie pytanie: „Kto to zauważył?” i
wróć do roli świadka. Jeśli myśl wraca, potraktuj ją jak
dźwięk w tle — zauważ i wróć.

• Avidya (rozdz. 04, 06) — niewiedza/utożsamienie: branie tego,
co przemijające, za „ja” i „prawdę o mnie”.

Wpraktyce: Za każdym razem, gdy w głowie pojawia się
„to na pewno znaczy X”, dodaj na końcu: „…tak mi się
teraz wydaje”. To mały ruch, który osłabia hipnozę inter-
pretacji.

• Moksha (rozdz. 04) — wyzwolenie: wolność od przymusu utoż-
samienia i cierpienia z tego wynikającego.

155



Wpraktyce: Szukajmikro‑mokshy: jednej chwili, w której
widzisz myśl jako myśl i nie musisz za nią iść. To częściej
„wracam” niż „osiągnąłem”.

• Samsara (rozdz. 06) — cykl nawykowego cierpienia (pragnienie
→ reakcja → konsekwencje → kolejne pragnienie).

W praktyce: Narysuj swoją pętlę na kartce w 30 sekund
(co ją uruchamia? jak reaguję? jaki koszt?). Potem wstaw
jedną pauzę w najwcześniejszymmiejscu, w którym jeszcze
masz wybór.

Karma, dharma i działanie
• Karma (rozdz. 06) — prawo skutku w sferze działania: intencje i
czyny budują konsekwencje i nawyki.

Wpraktyce: Patrz nie tylko „co zrobiłem”, ale „z jakiej in-
tencji”. Jeśli intencja jest nieczysta (strach, potrzeba domi-
nacji), zmień ją na prostą (jasność, dobro, uczciwość) zanim
zrobisz następny krok.

• Dharma (rozdz. 06, 12) — właściwy kierunek działania: kompas
(wartości, rola, kontekst, dobro).

W praktyce: W trudnej sytuacji zadawaj pytanie: „co
tu chroni relację/prawdę/dobro?” zamiast „jak wygrać?”.
Czasem dharma to działanie, a czasem przerwa.

• Nishkama karma (rozdz. 06, 12) — działanie bez przywiązania
do owocu (rezultatu).

156



W praktyce: Zrób swoją część najlepiej jak potrafisz (to
jest kontrolowalne), a wynik puszczaj (to często nie jest kon-
trolowalne). Dzięki temu ambicja nie zamienia się w despe-
rację.

• Seva (rozdz. 15) — służba: działanie jako ofiarowanie/pożytek,
nie karmienie ego.

W praktyce: Raz dziennie zrób jedną rzecz „dla dobra”
bez komentarza o tym, że ją zrobiłeś. To czyści intencję.

• Karma joga (rozdz. 14, 12) — ścieżka wyzwolenia przez świa-
dome działanie.

Wpraktyce:Uczyń z pracy i relacji trening: pauza przed
reakcją, jedna rzecz naraz, profesjonalizm bez agresji, od-
puszczanie po zakończeniu.

Etyka jogi (grunt pod praktykę)
• Yama (rozdz. 10) — zasady „na zewnątrz”: jak obchodzisz się ze
światem (słowo, relacje, wpływ).

W praktyce: Wybierz jedną yama jako standard na ty-
dzień (np. ahimsa w tonie / satya bez agresji) i testuj ją
bez perfekcjonizmu: Kontrakt 7 dni.

• Niyama (rozdz. 10) — zasady „do środka”: jak obchodzisz się ze
sobą (higiena umysłu, dyscyplina, samopoznanie).

157



W praktyce: Wybierz jedną niyama (np. tapas jako mi-
nimum praktyki albo shaucha jako dieta bodźców) i notuj
jedno zdanie dziennie: co działało, co nie i dlaczego.

Guny (jakość umysłu i energii)
• Guny (rozdz. 06) — trzy jakości natury, które mieszają się w psy-
chice i zachowaniu.

W praktyce: Używaj gun jak diagnozy pogody,
nie jak oceny moralnej. Najpierw rozpoznaj (ta-
mas/radźas/sattwa), potem dobierz najmniejszą korektę.

• Tamas (rozdz. 06) — bezwład, ciężkość, otępienie.

‘{=latex}

W praktyce: Zamiast „naprawiać całe życie”, zrób mini-
mum: światło, woda, 10 minut ruchu, kontakt z człowie-
kiem. Dopiero potem podejmuj decyzje.

• Radźas (rozdz. 06) — napięcie, pośpiech, rozproszenie, „muszę”.
‘{=latex}

W praktyce:Wydłuż wydech, rozluźnij szczękę i wybierz
jedno zadanie. Zanim odpowiesz (mail/wiadomość), zrób
mikro‑pauzę.

• Sattwa (rozdz. 06) — jasność, równowaga, spokój.

158



W praktyce: Pielęgnuj prostotę: sen, jedzenie, porządek,
cisza, natura. Uważaj na pułapkę: przywiązanie do „bycia
spokojnym”.

Maya i „jak umysł robi świat”
• Maya (rozdz. 07) — moc iluzji: skłonność umysłu do brania in-
terpretacji za fakt i budowania „filmu” (jak filtr/algorytm, który
wybiera, co „widać”).

W praktyce: Stosuj protokół STOP: historia → fakty →
jeden mądry krok. Jeśli nie masz faktów, zbierz je jednym
pytaniem (zamiast budować domysły).

• Mithya (rozdz. 07) — „pozorny”: realny w doświadczeniu, ale nie
ostateczny ani stały (jak film na ekranie).

W praktyce: Gdy coś brzmi „ostatecznie” („zawsze”, „ni-
gdy”), potraktuj to jak kadr filmu, nie jak wyrok. To często
wystarczy, żeby wrócić do elastyczności.

• Lila (rozdz. 07) — „boska gra”: perspektywa, że życie jest ruchem
większym niż osobiste ego.

W praktyce: Dodaj lekkość do napiętych sytuacji („to też
jest część gry”), ale nie używaj jej do unikania odpowie-
dzialności i granic.

Narzędzia praktyki (ciało, oddech, dźwięk, uwaga)
• Asana (rozdz. 12) — pozycja/praktyka ciała; w tradycji: stabil-
ność i wygoda przygotowująca do medytacji.

159



W praktyce: Zamiast „wykonać”, praktykuj „odczuwać i
oddychać”. Jeśli oddech się rwie, uprość pozycję — oddech
jest wskaźnikiem, nie dodatkiem.

• Savasana (rozdz. 12)— „pozycja trupa”: świadome odpuszczanie
napięć bez zasypiania.

W praktyce: Potraktuj ją jak trening puszczania kontroli:
rozluźniam ciało, ale zostaję przytomny. Jeśli odpływasz,
skróć i zakończ 3 spokojnymi oddechami.

• Surya Namaskar (rozdz. 12) — „powitanie słońca”: sekwencja
ruchu z oddechem.

W praktyce:Wybieraj rytm, w którym możesz oddychać
spokojnie. To ma być rytuał regularności, nie wyczyn.

• Prana (rozdz. 11) — „energia życia”; praktycznie: oddech jako
regulator układu nerwowego.

W praktyce: Gdy „nie da się myśleć”, wróć do regulacji:
kilka spokojnych, dłuższych wydechów. Najpierw ciało, po-
tem interpretacje.

• Pranayama (rozdz. 11) — regulacja oddechu, by wpływać na
umysł i energię.

W praktyce: Łagodnie, regularnie, bez forsowania i bez
bólu. Jeśli pojawiają się zawroty głowy lub panika — prze-
rwij i wróć do naturalnego oddechu.

• Nadi (rozdz. 11) — „kanały” energii w języku tradycji (mapa do-
świadczenia).

160



W praktyce: Traktuj jako metaforę przepływu i regulacji.
Jeśli to nie rezonuje, pomiń język energii i zostań przy pro-
stym: „oddech uspokaja”.

• Ida / Pingala / Sushumna (rozdz. 11) — trzy główne nadi (księ-
życowa/słoneczna/centralna).

W praktyce: Myśl o tym jak o równowadze pobudzenia
i wyciszenia. Czasem potrzebujesz energii, czasem uspoko-
jenia — praktyka ma cię regulować, nie „udowadniać”.

• Kumbhaka (rozdz. 11) — zatrzymanie oddechu (praktyka za-
awansowana).

W praktyce: Jeśli nie masz nauczyciela i pewności — od-
puść. Na co dzień lepiej działa łagodne wydłużanie wyde-
chu.

• Mantra (rozdz. 13) — święty dźwięk/słowo używane jako
kotwica uwagi i modlitwa.

Wpraktyce:Wybierz jednąmantrę i zostań z nią przez ty-
dzień. Mantra ma zastąpić gonitwę myśli jednym, prostym
„kanałem” uwagi.

• OM/AUM (rozdz. 13) — podstawowa sylaba-symbol, używana w
wielu praktykach.

W praktyce: Jeśli nie chcesz intonować, zrób cichy, długi
wydech z delikatnym „mmm” w gardle. To często daje po-
dobny efekt regulacji.

161



• Japa (rozdz. 13) — powtarzanie mantry (głośno/szeptem/w my-
śli).

Wpraktyce:Ustal małe minimum (np. 3–5 minut) i rób je
codziennie. 10 minut dziennie zwykle działa lepiej niż 60
minut raz w tygodniu.

• Mala (rozdz. 13) — sznur 108 paciorków do liczenia powtórzeń
mantry.

W praktyce: Jeśli masz tendencję do rozproszeń, mala
daje rytm i „zajmuje ręce”, co ułatwia obecność. Jeśli cię
irytuje — licz czas, nie paciorki.

Ścieżki i postawy
• Bhakti (rozdz. 13, 13) — ścieżka oddania/miłości (serce jako
praktyka).

W praktyce: Ćwicz wdzięczność, modlitwę i czułość w
relacjach. Traktuj ludzi jak miejsce treningu miłości, nie
jak teren „zarządzania emocjami”.

• Jnana (rozdz. 02, 04, 13) — ścieżka poznania/rozróżnienia
(wgląd).

W praktyce: Rozpoznawaj, co jest faktem, a co interpre-
tacją. Jnana bez praktyki staje się „wiedzą o duchowości”;
jnana z praktyką staje się wolnością.

• Neti, neti (rozdz. 04) — „nie to, nie to”: metoda odkrywania sie-
bie przez odpuszczanie identyfikacji.

162



W praktyce: Kiedy pojawia się silna etykieta („jestem
beznadziejny”), nazwij ją warstwą i powiedz: „to jest
myśl/rola/ciało — ale nie cała prawda o mnie”. Potem
wróć do jednego działania.

• Atma vichara (self‑inquiry) (rozdz. 04) — dociekanie „Kim je-
stem?” w kierunku źródła poczucia „ja”.

W praktyce: Rób krótkie wejścia i kończ uziemieniem
(oddech, ciało, kontakt ze zmysłami). Jeśli pojawia się lęk
lub derealizacja — wybieraj praktyki stabilizujące.

Czakry i język energii
• Czakra (rozdz. 08)— „koło”: mapa psychosomatyczna/energetyczna
używana do opisu tematów życia i ciała.

W praktyce: Traktuj jako narzędzie refleksji, nie test
wiary. Jeśli słowo „energia” cię odrzuca, używaj języka
ciała: napięcie, oddech, potrzeby, granice.

• Ajna (rozdz. 08) — „trzecie oko”: symbol koncentracji i wglądu.

W praktyce: Jeśli praktyka „ciągnie w głowę” i pobudza,
wróć do oddechu w nozdrzach albo do kontaktu stóp z pod-
łogą. Koncentracja ma uspokajać, nie zaciskać.

• Kundalini (rozdz. 08) — obraz „uśpionej energii” w tradycji tan-
trycznej.

163



Wpraktyce: Nie ścigaj „przebudzeń” i doznań. Wybieraj
stabilność: sen, jedzenie, ruch, łagodny oddech, etyka — to
jest bezpieczna baza.

Dodatkowe pojęcia z książki
• Mahavakya (rozdz. 04) — „wielkie zdania” Upaniszad (np. „Tat
tvam asi”).

W praktyce: Traktuj jak przypomnienie, nie slogan. Po-
wtarzaj jedno zdanie w jednym trudnym momencie dnia
— i sprawdź, czy zmienia reakcję.

• Upaniszady (rozdz. 02, 03) — teksty filozoficzne tradycji wedyj-
skiej, często w formie dialogów nauczyciel–uczeń.

Wpraktyce:Czytaj powoli i kontemplacyjnie. Po lekturze
wybierz jedno zastosowanie na 24 godziny — to utrzymuje
książkę w życiu.

• Metta (rozdz. 15) — praktyka życzliwości (buddyjska, ale uniwer-
salna).

Wpraktyce:To trening serca i regulacji emocji, nie „bycie
miłym”. Zacznij od siebie, potem bliska osoba, potem ktoś
neutralny — i tylko jeśli masz zasoby, osoba trudna.

164



Rozdział 24

Indeks praktyk — szybki dostęp
Ten indeks pomaga znaleźć odpowiednią praktykę bez przekopywania
całej książki. Wybierz sytuację lub potrzebę — i przejdź do konkretnego
ćwiczenia.

Jak korzystać
1. Znajdź swoją sytuację w tabeli
2. Przejdź do wskazanego rozdziału
3. Wykonaj praktykę (czas podany orientacyjnie)

Według sytuacji życiowej

Stres i napięcie

Praktyka Czas Rozdział

Wydłużony wydech (rozluźnij szczękę) 1–2 min 06, 23
Protokół STOP (historia → fakty → krok) 1–2 min 07
Nadi Shodhana (przemienne oddychanie) 5–15 min 11
Obserwacja świadka („kto to zauważył?”) 5–10 min 04
Savasana (świadome rozluźnienie) 10–15 min 12

Gonitwa myśli

Praktyka Czas Rozdział

Rozpoznawanie wzorców (3× dziennie) 2–3 min 04
Intonacja OM 5–10 min 13
Japa (powtarzanie mantry) 10+ min 13
Medytacja na jedność 15–20 min 04

165



Ociężałość i brak energii (tamas)

Praktyka Czas Rozdział

Szybkie przełączenie: wstań + 10
oddechów

2–3 min 06

Surya Namaskar (wariant dla
początkujących)

5–10 min 12

Minimum: światło, woda, ruch, kontakt 10 min 06, 23

Niepokój i nadaktywność (radźas)

Praktyka Czas Rozdział

Wydłużony wydech + rozluźnienie szczęki 1 min 06
Nadi Shodhana 5–15 min 11
Balasana (pozycja dziecka) 3–5 min 12

Trudna decyzja

Praktyka Czas Rozdział

Preya vs shreya (3 pytania) 5 min 03
Mikro-dharma: „co chroni
dobro?”

2–3 min 06

Dziennik interpretacji (fakt /
historia / alternatywa)

5 min 07

Kontrakt 7 dni: 1 yama + 1
niyama

5 min + 1
min/dzień

10

Konflikt w relacji

166



Praktyka Czas Rozdział

Protokół STOP 1–2 min 07
Mikro-dharma: „co chroni relację?” 2–3 min 06
Głębokie słuchanie (bez rad) — 14
Metta (życzliwość) 10–15 min 15

Samokrytyka i wstyd

Praktyka Czas Rozdział

Wewnętrzny bezpieczny opiekun 5–10 min 15
Samowspółczucie: „to trudne, ale to minie” 2 min 15
STOP: nazwij etykietę, wróć do faktu 1–2 min 19

Prokrastynacja

Praktyka Czas Rozdział

Rozpoznawanie wzorców umysłu 2–3 min 04
Minutnik 5 minut (tylko pierwszy krok) 5 min 19
Mikro-pauza przed ekranem: „po co to
otwieram?”

30 sek 19

Bezsenność / wieczorne napięcie

Praktyka Czas Rozdział

Nadi Shodhana (łagodna wersja) 5 min 11
Savasana 10–15 min 12
Wieczorna refleksja: „co się dziś udało?” 3 min 14

Poczucie osamotnienia

167



Praktyka Czas Rozdział

STOP: nazwij „samotność” + jeden
kontakt

2 min 19

Medytacja na jedność („tat tvam asi”) 15–20 min 04
Metta (życzliwość dla siebie i innych) 10–15 min 15

Według typu praktyki

Oddech (pranayama)

Praktyka Czas Rozdział

Wydłużony wydech 1–2 min 06, 11
Nadi Shodhana (podstawowa) 5–15 min 11
Nadi Shodhana (plan 7 dni) — 11
Intonacja OM (A-U-M) 5–10 min 13

Ciało (asana)

Praktyka Czas Rozdział

Tadasana (góra) 1–2 min 12
Vrikshasana (drzewo) 2–3 min 12
Balasana (dziecko) 3–5 min 12
Savasana (trup) 10–15 min 12
Surya Namaskar (wariant prosty) 5–10 min 12
Surya Namaskar (pełna sekwencja) 10–20 min 12

Dźwięk (mantra)

168



Praktyka Czas Rozdział

Intonacja OM 5–10 min 13
Gayatri Mantra 10+ min 13
Maha Mantra (Hare Kryszna) 10+ min 13
Om Namah Shivaya 10+ min 13
Japa z malą (108 powtórzeń) 15–20 min 13

Medytacja i wgląd

Praktyka Czas Rozdział

Obserwacja świadka 5–10 min 04
Neti, neti (warstwy tożsamości) 10–15 min 04
Self-inquiry Ramany Maharshi 5–20 min 04
Self-inquiry mini-wersja 2 min 04
Medytacja na jedność 15–20 min 04
Koncentracja na trzecim oku 5–15 min 08
Równoważenie czakr 10–15 min 08

Refleksja i dziennik

Praktyka Czas Rozdział

Intencja czytelnika (3 pytania) 3 min 02
Trzy pytania po lekturze 2 min 02
Tydzień z jednym zdaniem — 02
Trzy dary Nachikety 10 min 03
Dziennik interpretacji (3 dni) 5 min/dzień 07
Mapa gun (tydzień obserwacji) 1 min ×

3/dzień
06

Wieczorna refleksja 3 min 14

Codzienne czynności (medytacja w ruchu)

169



Praktyka Czas Rozdział

Uważne budzenie się 2 min 14
Spacer w uważności 10–20 min 14
Uważne jedzenie — 14
Głębokie słuchanie — 14
„Trzy kliknięcia” przed ekranem 30 sek 14

Praktyki „ratunkowe” (1–2 minuty)
Gdy masz mało czasu, ale potrzebujesz regulacji:

Sytuacja Praktyka Czas

Stres / napięcie Protokół STOP 1 min
Gonitwa myśli „Kto to zauważył?” 30 sek
Przed trudną rozmową 3 oddechy + rozluźnij

szczękę
1 min

Przed odpowiedzią
(mail/wiadomość)

Mikro-pauza + 1 oddech 30 sek

Impuls sięgnięcia po telefon „Po co to otwieram?” 30 sek
Nadmiar energii Wydłużony wydech (4:6–8) 1 min
Brak energii Wstań + 10 oddechów

przy oknie
2 min

Programy praktyki

Program 7-dniowy: Nadi Shodhana

Dla początkujących w pranayamie (rozdział 08):

• Dzień 1–2: 3 rundy (2–3 min)
• Dzień 3–4: 5 rund (5 min)
• Dzień 5–6: 8 rund (8 min)

170



• Dzień 7: 10 rund + minuta ciszy (10 min)

Program podstawowy (codzienny)

Pora Praktyka Czas

Rano Nadi Shodhana 5 min
W ciągu dnia Mikro-pauzy (STOP lub

oddech)
1 min × 3

Wieczór Refleksja + Savasana 5–10 min

Program rozszerzony (codzienny)

Pora Praktyka Czas

Rano Surya Namaskar + Nadi
Shodhana

15–20 min

W ciągu dnia Obserwacja świadka / STOP 5 min × 2
Wieczór Japa lub medytacja + refleksja 15–20 min

Jedna praktyka, regularnie, przez tydzień — działa lepiej
niż dziesięć praktyk raz. Wybierz jedną i zacznij dziś.

171



Rozdział 25

Polecane lektury
Ten rozdział jest krótszy niż bibliografia. To świadomy wybór: zamiast
listy „wszystkiego”, dostajesz kilka ścieżek czytania i konkretne tytuły, od
których naprawdę warto zacząć.

Nie musisz czytać dużo. Wystarczy czytać dobrze: wolno, z notatnikiem,
wracając do jednego zdania przez tydzień, a nie do dziesięciu książek
naraz.

Jak wybierać następną książkę
Zadaj sobie jedno pytanie: czy teraz potrzebujesz rozumienia, czy
praktyki?

• Gdy potrzebujesz rozumienia: wybierz tekst źródłowy (Upani-
szady, Bhagawadgita, Jogasutry) albo dobry komentarz.

• Gdy potrzebujesz praktyki: wybierz książkę, która uczy co robić
dzień po dniu (uważność, oddech, relacje).

Reguła jednej książki: Zacznij od jednej pozycji i zostań z nią
2–4 tygodnie. Jeśli po tym czasie czujesz, że „to działa”, dopiero
wtedy dokładaj kolejną.

Teksty źródłowe (klasyka Indii) — polskie wydania

Upaniszady (dobry start od źródeł)

• „Upaniszady”, tłum. i oprac.Marta Kudelska,WydawnictwoUni-
wersytetu Jagiellońskiego (WUJ), 2004, ISBN: 978-83-233-1912-
2 (w niektórych starszych wydaniach: 83-233-1834-3).

– Dla kogo: jeśli chcesz wejść w sedno i nie boisz się „gęstego”
języka.

172



– Jak czytać: wybierz jedną Upaniszadę (np. Katha albo Iśa)
i czytaj jak medytację: 1–2 strony dziennie + jedno pytanie
do notatnika.

Bhagawadgita (most między życiem i duchowością)

• „Bhagawadgita czyli Pieśń Czcigodnego”, tłum. Joanna
Sachse, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, 2020, ISBN:
978-83-66240-08-7.

– Dla kogo: jeśli chcesz zobaczyć, jak duchowość spotyka
działanie, konflikt, decyzje.

– Jak czytać: po jednym fragmencie + pytanie: „gdzie dziś je-
stem Ardżuną?”.

Jogasutry (umysł, praktyka, dyscyplina)

• „Jogasutry. Jogabhāṣya (Jogabhaszja)”, tłum. Leon Cyboran,
wydanie PWN (klasyczne polskie opracowanie; spotykane też
jako wznowienia/reprinty), ISBN: 83-01-05354-2 / 978-83-01-
17763-8.

– Dla kogo: jeśli chcesz rozumieć mechanikę umysłu i prak-
tyki koncentracji/medytacji w klasycznym ujęciu.

– Uwaga: to lektura „poważna” — warto czytać powoli i wra-
cać.

• B.K.S. Iyengar, „Światło jogasutr Patańdżalego”, Galak-
tyka, ISBN: 978-83-7579-168-6.

– Dla kogo: jeśli chcesz komentarza praktyka (z mocnym,
konkretnym tonem).

• „Jogasutry Patańdżalego. Techniki osiągania wyzwole-
nia”, tłum. Chip Hartranft, Septem, ISBN: 978-83-7505-372-2.

– Dla kogo: jeśli szukasz wersji bardziej przystępnej, „dla
współczesnego czytelnika”.

Uważność i praktyka na co dzień — polskie wydania
Te książki nie są „wedantą”, ale świetnie wspierają praktykę: uczą, jak
wracać do ciała i chwili, zamiast żyć w filmie umysłu.

173



• Jon Kabat-Zinn, „Gdziekolwiek jesteś, bądź”, Czarna
Owca, 2025, ISBN: 978-83-8382-114-6.

– Dla kogo: jeśli chcesz prostego, codziennego wejścia w
uważność bez metafizyki.

– Jak czytać: wybierz jedną praktykę i rób ją przez tydzień.
• Thich Nhat Hanh, „Cud uważności”, Czarna Owca, 2024,
ISBN: 978-83-8382-123-8.

– Dla kogo: jeśli potrzebujesz miękkiego, ciepłego prowadze-
nia i uważności w codziennych czynnościach.

Współcześni autorzy inspirowani (Tolle, Singer i inni) —
polskie wydania
To często nie są książki „o wedancie”, tylko o praktyce obecności i ob-
serwacji umysłu — pisane językiem współczesnym. Warto je czytać jak
pomost: mogą zaprowadzić do ciszy, ale nie muszą być ostatnim sło-
wem.

Eckhart Tolle (obecność, ego, „tu i teraz”)
• Eckhart Tolle, „Potęga teraźniejszości. Przewodnik du-
chowego oświecenia”, Galaktyka, ISBN: 978-83-7579-137-2.

– Dla kogo: jeśli potrzebujesz prostego „przypominacza”, że
życie dzieje się teraz, a nie w myślach.

– Jak czytać: nie „od deski do deski”. Jedna strona dziennie i
praktyka pauzy w ciągu dnia.

• Eckhart Tolle, „Nowa Ziemia. Przebudzenie świadomo-
ści sensu życia”, Medium, ISBN: 978-83-61987-46-8.

– Dla kogo: jeśli chcesz zobaczyć mechanikę ego w relacjach
i w świecie społecznym.

Michael A. Singer (świadek, wewnętrzna wolność)

• Michael A. Singer, „Nieskrępowana dusza. Podróż poza
siebie”, Galaktyka, ISBN: 978-83-7579-734-3.

– Dla kogo: jeśli rezonuje w tobie temat „jestem tym, co ob-
serwuje” — i chcesz praktycznego podejścia.

174



– Jak czytać: po rozdziale i jedno ćwiczenie dziennie: „zobacz
głos w głowie, nie idź za nim”.

Advaita / niedualność — polskie wydania (dla chętnych)
Jeśli pociąga cię wątek „świadek”, „Kim jestem?”, „nie jestem myślami”,
to są pozycje, które mogą pogłębić ten kierunek.

• Ramana Maharshi, „Kim jestem?”, tłum. Krzysztof Gierat,
wyd. OMER, 2012, ISBN: 978-83-932075-1-0.

– Dla kogo: jeśli chcesz prostoty i bezpośredniości.
– Jak czytać: nie „na raz”, tylko jak pytanie, które pracuje w
tobie.

• Śri Nisargadatta Maharaj, „Błogie życie. Nauki Śri Ni-
sargadatty Maharaja”, Limbus, 2022.

– Dla kogo: jeśli lubisz formę dialogów i krótkich uderzeń w
sedno.

– Uwaga: różne wydania bywają trudne do zdobycia;
sprawdź dostępność.

Trzy gotowe ścieżki czytania

Ścieżka A: „Źródła”
1) „Upaniszady” (Kudelska)
2) „Bhagawadgita…” (Sachse)
3) „Jogasutry…” (Cyboran) albo komentarz Iyengara

Ścieżka B: „Praktyka”
1) „Gdziekolwiek jesteś, bądź” (Kabat-Zinn)
2) „Cud uważności” (Thich Nhat Hanh)
3) Wracaj do rozdziałów o oddechu i medytacji w tej książce

Ścieżka C: „Niedualność”
1) „Kim jestem?” (Ramana Maharshi)
2) „Błogie życie” (Nisargadatta)

175



3) Jeden rozdział z tej książki tygodniowo — i codzienna praktyka
pytania „kto to obserwuje?”

Nie chodzi o to, ile przeczytasz. Chodzi o to, ile z tego stanie się
twoim doświadczeniem.

176



Rozdział 26

Bibliografia i dalsze źródła
To rozdział — mapa terenu: szersza lista tekstów i autorów do dalszej
eksploracji. Jeśli wolisz krótszą, bardziej praktyczną ścieżkę czytania (z
naciskiem na dostępne polskie wydania), zajrzyj też do rozdziału po-
przedniego: „Polecane lektury”.

Klasyczne teksty wedyjskie

Upaniszady

• Katha Upaniszada — dialog między Nachiketą a bogiem
śmierci Yamą o naturze Atmana

• Chandogya Upaniszada — zawiera nauczanie „Tat twam asi”
(Ty jesteś Tym)

• Brihadaranyaka Upaniszada — największa z Upaniszad, za-
wiera nauki Jadźńawalkji

• Mandukya Upaniszada — krótki, ale niezwykle głęboki tekst
o OM i stanach świadomości

• Iśa Upaniszada — krótka upaniszada o jedności wszystkiego
• Taittiriya Upaniszada — opisuje pięć powłok (koshas) bytu
• Mundaka Upaniszada — rozróżnienie między wiedzą wyższą
a niższą

• Śwetashwatara Upaniszada — łączy elementy wedanty i jogi

Polecane tłumaczenia: - Eknath Easwaran — „The Upanishads” (przy-
stępne, z komentarzami) - Patrick Olivelle — akademickie tłumaczenie
z aparatem krytycznym - S. Radhakrishnan — „The Principal Upani-
shads” (klasyczne)

Bhagawadgita

• Eknath Easwaran — „The Bhagavad Gita” (przystępne, z komen-
tarzami)

177



• Swami Chinmayananda — komentarz wersetowy
• A.C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada — „Bhagavad-gita As It
Is” (perspektywa bhakti)

• Barbara Stoler Miller — „The Bhagavad-Gita” (tłumaczenie po-
etyckie)

Teksty jogi

• Jogasutry Patańdżalego — fundamentalny tekst klasycznej
jogi

– Komentarz Vyāsy (Yoga-bhāṣya)
– Komentarz Swamiego Vivekanady
– Edwin Bryant — „The Yoga Sutras of Patanjali” (akademic-
kie z komentarzami)

• Hatha Yoga Pradipika — klasyczny tekst hatha jogi
• Gheranda Samhita — siedem stopni praktyki jogicznej
• Śiva Saṁhitā — klasyczny tekst hatha jogi (m.in. o pranayamie
i kanałach energetycznych)

• Śat-Cakra-Nirūpaṇa — tekst tantryczny opisujący system
czakr (popularne źródło dla późniejszej tradycji)

Teksty wedanty

• Vivekachudamani — Śankary, „Klejnot rozróżniania”
• Atmabodha — Śankary, „Poznanie Jaźni”
• Ashtavakra Gita — dialog między Janaką a Ashtavakrą
• Drg-Drśya-Viveka — analiza widzącego i widzianego (autor
niepewny)

Eposy i purany

• Mahabharata — wielki epos, zawierający Bhagawadgitę
• Ramajana (Ramayana) — historia Ramy i Sity
• Joga Wasiszthy (Yoga Vasistha) — nauki mędrca Wasiszthy
dla Ramy

178



Współcześni nauczyciele wedanty

Ramana Maharshi (1879–1950)
• „Who Am I?” (Nan Yar?) — podstawowy tekst samobadania
• „Talks with Sri RamanaMaharshi” — zapisy rozmów z uczniami
• David Godman — „Be As You Are” — wybór nauk Ramany
• Arthur Osborne — „Ramana Maharshi and the Path of Self-
Knowledge”

Nisargadatta Maharaj (1897–1981)
• „I Am That” — rozmowy z Maurice’em Frydmanem (fundamen-
talne)

• „Prior to Consciousness” — późniejsze rozmowy
• „The Nectar of Immortality”

Swami Vivekananda (1863–1902)
• „Raja Yoga” — komentarz do Yoga Sutr
• „Jnana Yoga” — ścieżka wiedzy
• „Karma Yoga” — ścieżka działania
• „Bhakti Yoga” — ścieżka oddania

Inni współcześni nauczyciele

• Papaji (H.W.L. Poonja) — „Wake Up and Roar”
• Mooji — nagrania satsangów i książki
• Rupert Spira — „The Nature of Consciousness”
• Francis Lucille — „The Perfume of Silence”
• Jean Klein — „I Am”, „The Ease of Being”
• SwamiDayananda Saraswati— szczegółowe komentarze do
Upaniszad

Nauki pokrewne

Buddyzm

• Sutra Serca (Prajnaparamita Hridaya Sutra)

179



• Dhammapada — nauki Buddy
• Thich Nhat Hanh — „The Heart of the Buddha’s Teaching”
• Joseph Goldstein — „Mindfulness: A Practical Guide to Awake-
ning”

Taoizm

• Tao Te Ching (Lao Zi) — tłumaczenia: Ursula K. Le Guin, Ste-
phen Mitchell

• Zhuangzi — klasyczny tekst taoistyczny
• Alan Watts — „Tao: The Watercourse Way”

Sufizm

• Rumi — „Masnawi”, „Divan-e Shams”
• Ibn Arabi — „Fusus al-Hikam” (Gemmy mądrości)
• Coleman Barks — tłumaczenia poezji Rumiego

Chrześcijaństwo mistyczne

• Mistrz Eckhart — kazania i traktaty
• Chmura niewiedzy (anonimowy angielski mistyk XIV w.)
• Św. Jan od Krzyża — „Ciemna noc duszy”
• Bernadette Roberts — „The Experience of No-Self”

Psychologia i neuronauka

Psychologia kontemplacyjna

• Michael Singer — „The Untethered Soul”
• Eckhart Tolle — „The Power of Now”
• JonKabat-Zinn— „Full Catastrophe Living”, „Wherever YouGo,
There You Are”

• Jack Kornfield — „A Path with Heart”

180



Terapie oparte na uważności

• Mark Williams et al. — „Mindfulness-Based Cognitive Therapy
for Depression”

• Steven Hayes — „Get Out of Your Mind and Into Your Life”
(ACT)

• Marsha Linehan — „DBT Skills Training Manual”
• Kristin Neff — „Self-Compassion”

Neuronauka medytacji

• Richard Davidson & Daniel Goleman — „Altered Traits”
• Sam Harris — „Waking Up”
• Daniel Siegel — „Mindsight”
• Herbert Benson — „The Relaxation Response”

Psychologia pozytywna

• Mihaly Csikszentmihalyi — „Flow”
• Martin Seligman — „Authentic Happiness”
• Robert Emmons — „Thanks!: How Practicing Gratitude Can
Make You Happier”

Mitologia i symbole
• Joseph Campbell — „The Hero with a Thousand Faces”, „The
Power of Myth”

• Carl Jung — „Man and His Symbols”, „Aion”
• Heinrich Zimmer — „Myths and Symbols in Indian Art and Ci-
vilization”

• Devdutt Pattanaik — „Myth = Mithya”, „Jaya” (Mahabharata)

Joga i ciało

Asany i praktyka fizyczna

• B.K.S. Iyengar — „Light on Yoga”
• T.K.V. Desikachar — „The Heart of Yoga”

181



• Donna Farhi — „The Breathing Book”
• Leslie Kaminoff — „Yoga Anatomy”

Pranayama

• B.K.S. Iyengar — „Light on Pranayama”
• Richard Rosen — „The Yoga of Breath”
• Swami Rama — „Science of Breath”

Czakry i energia

• Anodea Judith — „Wheels of Life”
• Swami Satyananda Saraswati — „Kundalini Tantra”
• Georg Feuerstein — „The Yoga Tradition”

Źródła online

Teksty klasyczne

• sacred-texts.com — klasyczne tłumaczenia tekstów duchowych
• wisdomlib.org — obszerna baza tekstów indyjskich
• sriramanamaharshi.org — oficjalne źródło nauk Ramany
• vedanta.org — Vedanta Society of Southern California

Artykuły i badania

• davidgodman.org — artykuły o Ramanie Maharshi i adwaicie
• mindandlife.org — Mind & Life Institute (dialog nauki i ducho-
wości)

• contemplativemind.org—Center for ContemplativeMind in So-
ciety

Nagrania i wykłady

• YouTube: kanały Mooji, Rupert Spira, Adyashanti
• Insight Timer — aplikacja z medytacjami prowadzonymi
• Waking Up (Sam Harris) — aplikacja medytacyjna

182



Jak korzystać z bibliografii
Nie próbuj przeczytać wszystkiego. Wybierz jedną lub dwie pozycje,
które cię przyciągają, i studiuj je głęboko. Lepiej znać jednąUpaniszadę
naprawdę niż dziesięć powierzchownie.

Pamiętaj też, że najważniejszym „tekstem” jest twoje własne doświad-
czenie. Książki to mapy, ale podróż odbywa się w terenie życia.

Słowa są palcem wskazującym księżyc. Nie pomyl palca z księży-
cem. — (parafraza, przysłowie zen)

Załącznik: 13 głównych Upaniszad
W opracowaniach spotyka się listy 10–13 tzw. „głównych” (mukhya)
Upaniszad. Poniżej popularna lista 13 (przywoływana też w tradycji
komentarzy Śankary) — jako mapa orientacyjna:

• Iśa — jedność w świecie działania; jak żyć bez przywiązania.
• Kena — pytanie o źródło poznania: „przez co działa umysł?”.
• Katha — Nachiketa i Yama; wybór między preya i shreya.
• Prashna — sześć pytań o pranę, sen i praktykę.
• Mundaka— dwie kategorie wiedzy; metafora dwóch ptaków na
drzewie.

• Mandukya — stany świadomości i OM; krótka, a bardzo gęsta.
• Taittiriya — pięć „powłok” (kosh) i ścieżka rozpoznania Atmana.
• Aitareya — „Świadomość jest Brahmanem” (prajnanam brahma).
• Chandogya — „Tat tvam asi”; analogie (sól, glina, nasiono fi-
gowe).

• Brihadaranyaka — „neti neti”; „Jestem Brahmanem” (aham brah-
masmi).

• Śwetashwatara — most między upaniszadą a językiem bhakti i
jogi.

• Kaushitaki— prana jako siła życia; refleksje o stanach i „drodze”
świadomości.

• Maitri — późniejsza, syntetyczna; elementy praktyki i refleksji
nad czasem.

183


	Zanim zaczniemy — słowo osobiste
	I: Wprowadzenie
	U źródeł mądrości
	Chłopiec, który pytał o śmierć — Nachiketa i Yama
	Pięć kluczowych nauk
	Podsumowanie

	II: Filozofia wedyjska
	Pogłębienie filozoficzne — karma, dharma i guny
	Maya — iluzja postrzegania świata
	Czakry — mapa wewnętrznej energii
	Podsumowanie

	III: Praktyki
	Yama i niyama — etyka w praktyce (bez moralizowania)
	Pranayama — praktyki oddechowe
	Joga ciała — asana jako narzędzie samopoznania
	Moc mantry — wibracja dźwięku i medytacja przez słowo
	Medytacja w ruchu — uważność w codziennych czynnościach
	Życie z mądrością wedyjską
	Podsumowanie

	IV: Perspektywy
	Mądrość uniwersalna — mosty między tradycjami
	Nauka i psychologia — współczesne badania starożytnej mądrości
	Inspirujące opowieści — mądrość w narracjach
	Najczęstsze błędy i korekty
	Podsumowanie

	Zakończenie
	Zakończenie: Początek bez końca
	Słownik pojęć (krótko i praktycznie)
	Indeks praktyk — szybki dostęp
	Polecane lektury
	Bibliografia i dalsze źródła


